
KIRCHLICHES JAHRBUCH 2021 

 



KIRCHLICHES JAHRBUCH 

 

für die Evangelische Kirche in Deutschland 

 

2021 

 

 

 

Begründet von Johannes Schneider 

 

Herausgegeben von 

Horst Gorski, Sebastian Kranich, 

Claudia Lepp und Harry Oelke 

 

 

148. Jahrgang 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GÜTERSLOHER VERLAGSHAUS 



DOKUMENTE ZUM 

KIRCHLICHEN ZEITGESCHEHEN 

 

 

 

Bearbeitet 

von Karl-Heinz Fix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GÜTERSLOHER VERLAGSHAUS 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Verlagsangaben 

ISBN 

 

 

 



1 

Inhaltsverzeichnis 

 

Vorwort ........................................................................................................................ 5 

 

Abkürzungsverzeichnis ................................................................................................ 7 

 

I.  Kirchliche und theologische Grundsatzfragen ................................................... 10 

 Digitalisierung und kirchliches Handeln. Eine transdisziplinäre problemgeschichtliche und 

 gegenwartshermeneutische Skizze in theologischer und kirchenleitender Perspektive ....... 10 

 Von Ralph Charbonnier 

1.  Problemgeschichte, Ausgangslage, Anliegen ......................................................................... 10 

2.  Verständigung: Was ist mit Digitalisierung gemeint? .......................................................... 13 

3.  Digitalisierung als Thema unterschiedlicher Bereiche kirchlicher Praxis und  

 Praktischer Theologie ............................................................................................................... 16 

3. 1  Gottesdienst, Liturgie, Verkündigung ......................................................................... 16 

3. 2  Bildung ............................................................................................................................. 21 

3. 3 Diakonisches Handeln, Beratung und Seelsorge ....................................................... 23 

3. 4  Gemeinschaftsbildung, Kommunikation und Kirchenleitung................................. 26 

3. 5  Öffentliche Verantwortung ........................................................................................... 29 

4.  Abschluss und Ausblick ........................................................................................................... 32 

 

II. Öffentliche Verantwortung der Kirche ............................................................... 33 

1. Öffentliche Überlegungen zum assistierten Suizid in der evangelischen Kirche und 

 der Diakonie im Anschluss an das Urteil des Bundesverfassungsgerichts zum  

 § 217 StGB und zur Aufhebung des Verbots der geschäftsmäßigen Förderung 

 der Selbsttötung vom 26. Februar 2020 ................................................................................. 33 

 Von Anne-Kathrin Pappert und Daniel Burchardt 

1.  Hintergrund .......................................................................................................................... 33 

2.  Das Urteil des Bundesverfassungsgerichts ....................................................................... 34 

3.  Provokation? ......................................................................................................................... 39 

4.  Reaktionen ............................................................................................................................ 40 

5.  Begriff(e) von Freiheit ......................................................................................................... 42 

6.  Reaktionen auf das Urteil im evangelischen Bereich ...................................................... 44 

7.  Die politische Auseinandersetzung um die beste Lösung Erste Schritte zu einem 



2 

 legislativen Schutzkonzept und das Einbringen evangelischer Perspektiven dazu .... 46 

8.  „Den assistierten professionellen Suizid ermöglichen“ – Anstoß einer 

 neuen kirchlichen Debatte .................................................................................................. 49 

9.  Die politische Auseinandersetzung um die beste Lösung – drei Entwürfe 

 zu einem neuen Gesetz ....................................................................................................... 52 

 

2. „Migration menschenwürdig gestalten“ – das neue Gemeinsame Wort  

 der Kirchen in Deutschland zu Migration und Flucht ........................................................ 57 

 Von Alexander Kalbarczyk 

1.  Zur Entstehung des Dokuments ....................................................................................... 57 

1. 1  Das alte Gemeinsame Wort ..................................................................................... 57 

1. 2  Auf dem Weg zu einem neuen Migrationswort .................................................... 58 

1. 2. 1 Einrichtung der Ökumenischen Arbeitsgruppe ................................... 58 

1. 2. 2 Tätigkeit der Ökumenischen Arbeitsgruppe ......................................... 59 

1. 2. 3  Beratung, Resonanz, Redaktion, Beschluss ........................................... 60 

2.  Zum Inhalt des Dokuments ............................................................................................... 61 

3.  Zur Veröffentlichung und Rezeption des Dokuments .................................................. 71 

3. 1  Pressekonferenz im Oktober 2021 und erste Reaktionen .................................. 71 

3. 2  Online-Fachtag im Dezember 2021 ....................................................................... 73 

3. 3  Vorstellung der englischen Übersetzung im November 2022 in Brüssel ......... 75 

4.  Zur Rezeption des neuen Migrationsworts – Auswahl von Veröffentlichungen ....... 76 

4. 1  Beiträge säkularer Medien ........................................................................................ 76 

4. 2  Beiträge kirchlicher Medien ..................................................................................... 77 

4. 3  Besprechung in einer Fachzeitschrift ..................................................................... 82 

 

III.  Kirchliche Ereignisse und Entwicklungen .......................................................... 90 

1. Theologisches Denken und Geistliches Leitungsamt im geteilten und  

 wiedervereinigten Deutschland. Zum kirchlichen Wirken der Bischöfe  

 Christoph Demke, Horst Gienke und Johann Christoph Stier .......................................... 90 

 Von Klaus-Dieter Kaiser 

1.  Drei Lebenswege, drei Charaktere, drei Perspektiven auf die kirchliche Existenz 

 in der DDR ........................................................................................................................... 90 

1. 1  Der unabgeschlossene Blick auf die Praxis der Kirchen in der DDR 

 als gesamtdeutsche Herausforderung ..................................................................... 91 



3 

1. 2  Gienke und Stier – zwei unterschiedliche Positionen und mit Demke  

 eine in der Mitte......................................................................................................... 94 

1. 3.  Zwischen biografischer Würdigung und theologischer Positionierung:  

 Nachrufe und kirchenleitende Stellungnahmen .................................................... 95 

1. 3. 1  Landesbischof Dr. h. c. Johann Christoph Stier 

 (Mecklenburg / Nordkirche) ................................................................... 95 

1. 3. 2  Bischof Dr. h. c. Horst Gienke ............................................................. 101 

1. 1. 4  Bischof Dr. Christoph Demke .............................................................. 105 

2.  Prägende Ereignisse für das theologische Denken und die kirchenleitende 

 Praxis.................................................................................................................................... 108 

2. 1  Studium der Theologie in Rostock, Berlin und wiederum in Rostock ............ 109 

2. 2  Das kirchenpolitische Doppelereignis vom Juni 1953 ...................................... 110 

2. 3  Die Gründung des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR 

 und die Formel einer „Kirche im Sozialismus“ .................................................. 113 

2. 4  Schwindende Volkskirche und der umstrittene Charakter der 

 Staat-Kirche-Gespräche zu DDR-Zeiten ............................................................ 115 

2. 5  Der Streit um die oppositionellen Gruppen in der Kirche ............................... 117 

2. 6  Die Herausforderungen der staatlichen und kirchlichen Wiedervereinigung 120 

3.  Fazit ..................................................................................................................................... 121 

 

2. Das Lutherjahr 1521 in Worms ............................................................................................ 123 

 Von Ulrich Oelschläger 

 

IV.  Nachruf............................................................................................................ 127 

 Walter Herrenbrück: Moderator und Brückenbauer (18. April 1939 bis  

 19. November 2021)..................................................................................................................... 127 

 

V.  Bibliographie zur Kirchlichen Zeitgeschichte 2021 .......................................... 132 

 

VI.  Im Jahr 2021 verstorbene Personen aus Kirche und Theologie...................... 155 

 

VII.  Wichtige Kirchliche Ereignisse des Jahres 2021 ............................................. 160 

 

Personenregister ..................................................................................................... 168 



4 

  



5 

Vorwort 

 

Im Bereich der „Kirchlichen und theologischen Grundsatzfragen“ sind in den letzten Jahren, 

mitausgelöst durch die Corona-Pandemie, aber auch durch die allgemeine technologische 

Entwicklung, Fragen der Digitalisierung aller Lebensbereiche und der daraus resultierenden Folgen 

für das Individuum, die Gesellschaft, den Staat und die Kirchen immer wichtiger geworden. Sie 

wurden auch hier im Kirchlichen Jahrbuch unter verschiedenen Aspekten bereits thematisiert. 

 Dr. Ralph Charbonnier, Theologischer Vizepräsident im Landeskirchenamt Hannover und 

durch zahlreiche eigene Publikationen zum Thema bestens ausgewiesen, diskutiert in seinem 

grundsätzlich angelegten Beitrag Fragen der Digitalisierung und ihrer Folgen für das kirchliche 

Handeln in theologischer und kirchenleitender Perspektive. Hierzu wählt er u. a. die Felder 

Gottesdienst, Liturgie, Verkündigung, Bildung, Diakonisches Handeln, Beratung und Seelsorge 

aus. 

 Wie breit das Spektrum der Themen in der Rubrik „Öffentliche Verantwortung der Kirche“ ist, 

zeigen auch die beiden Beiträge in diesem Berichtsband. Fragen der Individual- und Sozialethik 

verbinden sich mit europaweit geführten juristischen Debatten. Beim ökumenischen Votum zur 

Migration treffen globale Herausforderungen und nationale Debatten aufeinander.  

 Dr. Anne-Kathrin Pappert, OKRin im Kirchenamt der EKD, und Dr. Daniel Burchardt von 

der Diakonie Deutschland beschreiben mit aller gebotenen Sachlichkeit in europäischer 

Perspektive die juristischen Aspekte sowie die politischen und theologischen Debatten zur 

gesetzlichen Neuregelung des assistierten Suizids im Anschluss an das Urteil des 

Bundesverfassungsgerichts zum § 217 StGB und zur Aufhebung des Verbots der geschäftsmäßigen 

Förderung der Selbsttötung vom 26. Februar 2020. 

 Im Oktober 2021 veröffentlichten Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) und die 

katholische Deutsche Bischofskonferenz unter der Mitwirkung der Arbeitsgemeinschaft 

Christlicher Kirchen (ACK) ein neues gemeinsames Wort zur Migration unter dem Titel 

„Migration menschenwürdig gestalten“. Der Politologe und Orientalist Dr. Alexander Kalbarczyk, 

bei der Deutschen Bischofskonferenz im Bereich Weltkirche und Migration zuständig für 

Grundsatzfragen der Migration und des interreligiösen Dialogs, zeichnet die Arbeit am Wort in 

diversen Gremien hin zum endgültigen Text nach, skizziert prägnant dessen Inhalt und informiert 

über die Rezeption der Erklärung anhand ausgewählter Beiträge in säkularen und kirchlichen 

Medien. 

 In der Rubrik „Kirchliche Ereignisse und Entwicklungen“ verbindet Akademiedirektor i. R. 

Klaus-Dieter Kaiser, Rostock, Aspekte der Kirchlichen Zeitgeschichte der DDR mit den 

Biographien von drei im kirchenleitenden Amt höchst unterschiedlich agierenden 

Persönlichkeiten, die im Jahr 2021 verstorben sind: Christoph Demke, Horst Gienke und Johann 

Christoph Stier. Präzise zeichnet Kaiser vor dem Hintergrund der über deren Tod hinaus 

diskutierten Frage nach der Haltung der drei Bischöfe zur Staatssicherheit der DDR deren 

Lebenswege, Charaktere und Perspektiven auf die kirchliche Existenz in der DDR nach, um über 

die Stationen des Studiums, das prägende Jahr 1953, die Formel einer „Kirche im Sozialismus“, die 

Frage der Staat-Kirche-Gespräche, den Umgang mit oppositionellen Gruppen in der Kirche zuletzt 

die Herausforderungen der staatlichen und kirchlichen Wiedervereinigung zu diskutieren.  

 Aus eigener Erfahrung heraus gibt der frühere Präses der Synode der pfälzischen Landeskirche 

Ulrich Oelschläger eine knappen Überblick über die corona-belasteten Veranstaltungen und 

Feierlichkeiten zum 500-jährigen Jubiläum des für die Geschichte der evangelischen Kirche 

zentralen Auftritts Luther auf dem Wormser Reichstages von 1521. 



6 

 Ein Nachruf auf den langjährigen Landessuperintendent der Evangelisch-reformierten Kirche 

Walter Herrenbrück, der sich neben der Arbeit für seine Kirche große Verdienste für die kirchliche 

Betreuung der Kriegsdienstverweigerer und die Friedensarbeit erworben hatte, leitet in den 

Chronikteil über. Der Autor, Dieter Junker, zeichnet aus persönlicher Kenntnis und dennoch mit 

kritischem Blick ein plastisches Bild des Verstorbenen. 

 Für den Dienstleistungscharakter des Kirchlichen Jahrbuchs für Kirche und Wissenschaft 

stehen die Bibliographie zur Kirchlichen Zeitgeschichte, die Nekrologe auf Personen aus Kirche 

und Theologie sowie eine Chronologie wichtiger kirchlicher Ereignisse des Jahres 2021. 

 Mit diesem Jahrgang übernehme ich die Hauptherausgeberschaft des Kirchlichen Jahrbuch von 

Horst Gorski, der in den Ruhestand getreten ist. Ihm sei sehr herzlich für sein inspirierendes 

Wirken und seine von hanseatischem Humor geprägte Leitung der Sitzungen des 

Herausgeberkreises seit dem Jahrgang 2015 gedankt.  

 Dass das Kirchliche Jahrbuch als bewährtes Arbeits- und Rechercheinstrument zur Verfügung 

steht, ist den genannten Autorinnen und Autoren zu danken, denen an dieser Stelle ein besonderes 

Wort der Anerkennung gebührt. Darin einbezogen ist auch der geschäftsführende Redakteur und 

Schriftleiter, Dr. Karl-Heinz Fix von der Forschungsstelle der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft 

für Kirchliche Zeitgeschichte in München. 

Hannover, im Januar 2025 Dr. Stephan Schaede 
 

 

  



7 

Abkürzungsverzeichnis 

 

A. B.  Augburgischen Bekenntnisses 

Abs. Absatz 

ACK Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen 

a. E. am Ende 

AfD Alternative für Deutschland 

AKiZ Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte 

Anm. Anmerkung 

Anm. d. A. Anmerkung der Autoren 

APuZ Aus Politik und Zeitgeschehen 

Art. Artikel  

AT Altes Testament 

Az. Aktenzeichen 

BEK/BEKDDR Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR 

BMG  Bundesministerium für Gesundheit 

BT-Drs. Bundestagsdrucksache 

BVerfG Bundesverfassungsgericht  

BVerfGE Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts 

BVerwGE Entscheidungen des Bundesverwaltungsgerichts 

CDU Christlich Demokratische Union Deutschlands 

CONTOC Churches Online in Times of Corona 

COVID  coronavirus disease 

DDR Deutsche Demokratische Republik 

d. h.  das heißt 

DNK/LWB Deutsches Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes 

Dr. med. Doctor medicinae 

Dr. theol.  Doctor theologiae 

Dr. theol. h. c. Doctor theologiae honoris causa 

d. Vf. der Verfasser 

EAK  Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienstverweigerung 

und Frieden 

EGMR Europäischer Gerichtshof für Menschenrechte 

EKMD  Evangelischen Kirche Mitteldeutschlands 



8 

EKU  Evangelischen Kirche der Union 

ELKB Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern 

ELLKM  Evangelisch-Lutherische Landeskirche Mecklenburgs in Schwerin 

EMRK Europäische Menschenrechtskonvention 

etc. et cetera 

EU Europäische Union 

e. V. eingetragener Verein 

EVA Evangelische Verlagsanstalt Leipzig 

FAZ Frankfurter Allgemeine Zeitung 

FDP Freie Demokratische Partei 

Fn Fußnote 

GG Grundgesetz 

ggf.  gegebenenfalls  

H.  Heft 

Hg. Herausgeber/in 

IM Inoffizieller Mitarbeiter 

inkl. inklusive 

i. R. im Ruhestand 

i. V. m. in Verbindung mit 

Jes.  Jesaja 

KG Kirchengeschichte 

KPS Kirchenprovinz Sachsen 

KSZE Konferenz für Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa 

LS Leitsatz 

MKiZ Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 

MfS Ministerium für Staatssicherheit 

NDR Norddeutscher Rundfunk 

NJW Neue Juristische Wochenschrift 

NT Neues Testament 

o. ä. oder ähnliche/s 

ÖRK Ökumenischer Rat der Kirchen 

öStGB Strafgesetzbuch (Österreich) 

OKR Oberkirchenrat 

o. Prof. ordentlicher/ordentliche Professor/Professorin 



9 

PD Privatdozent/in 

Prof./Prof.in Professor/Professorin 

Ps  Psalm 

Rn Randnummer 

Röm  Römerbrief 

Rz Randziffer 

SBZ  Sowjetische Besatzungszone 

SED  Sozialistische Einheitspartei Deutschlands 

SGB V  Sozialgesetzbuch, 5. Buch 

Slg. Sammlung 

s. o. siehe oben 

sog.  sogenannt/te/ter 

SPD  Sozialdemokratische Partei Deutschlands 

SS Schutz-Staffel 

Syst Systematische Theologie 

StGB Strafgesetzbuch 

SVRKG. KR Schriftenreihe des Vereins für Rheinische Kirchengeschichte. 

Kleine Reihe 

SWR  Südwestrundfunk 

u. a.  und andere/unter anderem 

u. a. m. und andere mehre 

v. a.  vor allem 

VELKD  Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands 

VELK DDR/VELKDDR Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche in der DDR 

VfGH  Verfassungsgerichtshof 

WDR Westdeutscher Rundfunk 

z. B. zum Beispiel 

ZEE Zeitschrift für evangelische Ethik 

 

 

 



10 

I. Kirchliche und theologische Grundsatzfragen 

 

Digitalisierung und kirchliches Handeln 

Eine transdisziplinäre problemgeschichtliche und gegenwartshermeneutische Skizze 

in theologischer und kirchenleitender Perspektive 

 

Ralph Charbonnier 

 

1. Problemgeschichte, Ausgangslage, Anliegen 

 

Die Entwicklung digitaler Geräte zur Datenverarbeitung bis hin zur globalen Vernetzung digitaler 

Medien muss als exponentiell angesehen werden: Der erstmaligen ausführlichen Darstellung des 

Binärsystems durch Gottfried Wilhelm Leibniz im Jahr 1697 und dem Bau einer auf diesem 

Binärsystem basierenden Rechenmaschine folgten erst im 20. Jahrhundert die Konstruktionen der 

ersten mechanischen (1937 durch Konrad Zuse) und später elektrischen (1941, ebenfalls durch 

Zuse) und elektronischen (1950er und 1960er Jahre) Rechenmaschinen. In Abständen von 

Dekaden folgten weitere quantitative und qualitative Sprünge der technologischen 

Fortentwicklung: Auf die Entwicklung von Großcomputern ab den 1960er Jahren folgten ab den 

1970er Jahren die Entwicklung und weite Verbreitung von Personalcomputern auf der Basis von 

Mikrochips. Das Internet ermöglichte ab den 1990er Jahren eine Vernetzung dieser Geräte global 

und in allen gesellschaftlichen Bereichen. Digitale Funktechnologie bildete die Voraussetzung für 

mobile Endgeräte. Das Smartphone wird im ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts zum Symbol 

für die allgegenwärtige Vernetzung digitaler Geräte und Anwendungen. Damit ist die Basis für die 

Sammlung und Verarbeitung von unüberschaubaren Datenmengen geschaffen (Big Data). Die 

Verarbeitung dieser Datenmengen mit Algorithmen der sogenannten Künstlichen Intelligenz 

gehört zu den zentralen Feldern von Forschung und Entwicklung im IT-Sektor der Gegenwart. 

Erst im zweiten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts wurde „Digitalisierung“ als globaler Megatrend 

erkannt und mit einer entsprechenden Aufmerksamkeit in Wirtschaft, Politik und Gesellschaft 

bedacht. 

Kirche und Theologie verfolgten diese technologische Entwicklung weitestgehend mit Distanz:1 

Gottfried Wilhelm Leibniz versah seine Überlegungen zum Binärsystem noch mit theologischen 

Bezügen. Im weiteren Verlauf der Technologie- und Theologiegeschichte, die zunehmend von 

einem Dualismus zwischen Natur- bzw. Technikwissenschaften und Geisteswissenschaften 

geprägt war, herrschte jedoch weitgehend ein instrumentelles Technikverständnis vor, nach dem 

technische Geräte als ethisch neutrale Instrumente verantwortlich handelnder Subjekte verstanden 

wurden.2 Die im Zuge der Industrialisierung entwickelten Technologien wurden meist nur dann 

zum Thema theologischer oder kirchenpolitischer Überlegungen, wenn sich in der Praxis der 

Anwendung solcher Geräte ethische Probleme abzeichneten. Als eine der ersten theologisch-

                                                           
1  Vgl. Schwarke, Christian: Technik und Theologie. Was ist der Gegenstand einer theologischen Technikkritik?, in: 

ZEE 49 (2005), 88–104. 
2  Zur Kritik an einem solchen instrumentellen Technikverständnis vgl. Charbonnier, Ralph: Technik und Theologie. 

Ein theologischer Beitrag zum interdisziplinären Technikdiskurs unter besonderer Berücksichtigung der Theologie 
F. D. E. Schleiermachers, Marburg/Lahn 2003, insbes. 101–107. 



11 

kirchenpolitischen Schriften zum Feld der IT-Technologie (Bildschirmtext, Kabelfernsehen, 

Personalcomputer, digitale Medien) kann die Studie der Kammer für soziale Ordnung der EKD 

„Die neuen Informations- und Kommunikationstechniken“ aus dem Jahr 1985 angesehen werden. 

Darin wird sehr klar die Bedeutung dieser Technologie erkannt: 

 

Die neuen Techniken entwickeln in unserer Gesellschaft Tiefenwirkungen, deren Konsequenzen erst allmählich ins 

allgemeine Bewusstsein dringen. Der Bedeutungsgrad der Veränderungen reicht weit über die einzelnen Teilbereiche 

hinaus: Er liegt in der Veränderung nicht nur einzelner Handlungsstränge, sondern der Handlungsprinzipien, der 

Erfahrungs-, Denk- und Vorstellungsgewohnheiten; verändert wird nicht nur die Struktur der Betriebe und Behörden, 

sondern auch die der Familie, der Freizeit, des Alltags. Damit wird deutlich, dass nicht nur einzelne Wirkungsbereiche 

zu bedenken sind, sondern auch die Auswirkungen auf unser Selbstverständnis und unsere Kultur. […] Der mit den 

neuen Technologien gegebene und zu erwartende „Schub“ im zivilisatorischen Entwicklungsprozess wirft nicht nur 

wirtschaftliche, soziale, kulturelle und medienpolitische Fragen auf. Er weist auch auf grundlegende anthropologische, 

theologische und ethische Probleme und Fragestellungen hin. Es erscheint dringlich, die Bedeutung und 

Herausforderung gegenwärtiger technologischer Entwicklung in Bezug auf den christlichen Glauben und das 

christliche Ethos umrisshaft zu charakterisieren und ansatzweise Perspektiven und Kriterien zu entwickeln, die sich 

aus der christlichen Überlieferung ergeben.3  

 

Dieser Impuls wurde in Kirche und Theologie zunächst kaum aufgenommen. Theologische 

Debattenbeiträge zur Informationstechnologie blieben Randerscheinungen der Ethik. In der Praxis 

der Kirchen wurden digitale Technologien in Verwaltung und Organisation eingeführt, ohne dass 

dies öffentlich von theologischen Überlegungen begleitet wurde. Eine Intensivierung des 

kirchenpolitischen Diskurses zur Digitalisierung ging erst 30 Jahre später von einer Schrift zur 

Internet-Strategie der Evangelisch-lutherischen Kirche in Bayern „Das Netz sinnvoll nutzen. Die 

Internetstrategie der ELKB“4 (2012) und einem Lesebuch zur EKD-Synode 2014 zum Thema 

„Kommunikation des Evangeliums in der digitalen Gesellschaft“5 aus.6 Weitere Texte aus 

Landeskirchen, die sich mit Digitalisierungsstrategien befassten, folgten. Meist wurde ein 

verstärkter Einsatz digitaler Medien für die Öffentlichkeitsarbeit thematisiert, weniger jedoch deren 

Einsatz in anderen Felder kirchlicher Arbeit und sozialethische Aspekte der Digitalisierung in der 

Gesellschaft. 

In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrzehnts des 21. Jahrhunderts avancierte das Thema 

Digitalisierung zum Mega-Thema in Wirtschaft (Industrie 4.0, Internet der Dinge, Cloud-

Computing u. a. m.), Politik (Digitalisierungsstrategien, EU-Kommission: Rechtsrahmen für 

vertrauenswürdige Künstliche Intelligenz, öffentliche Kommunikation in Sozialen Medien, 

Informationslenkung u. a. m.), Bildung (DigitalPakt Schule, Strategie der Kultusministerkonferenz 

„Bildung in der digitalen Welt“ u. a. m.), Recht (z. B. Europäische Datenschutz-

Grundverordnung), Militär (sog. autonome Waffensysteme u. a. m.), Gesundheitswesen (z. B. 

digitale Krankenakte, soziale Roboter u. a. m.), Geisteswissenschaften (Kultur der Digitalität, 

Kommunikationskultur u. a. m.), Feuilleton und Talk Shows. Dieser Trend erreichte auch die 

                                                           
3  Kirchenamt der EKD (Hg.): Die neuen Informations- und Kommunikationstechniken. Chancen, Gefahren, 

Aufgaben verantwortlicher Gestaltung. Gütersloh 21985, 18 und 20. 
4  Vgl. Das Netz sinnvoll nutzen (https://handlungsfelder.bayern-evangelisch.de/internet.php bayern-

evangelisch.de). 
5  https://www.ekd.de/synode2014/schwerpunktthema/lesebuch/index.html. 
6  Vgl. zum Überblick: Kretzschmar, Gerald: Digitale Kirche. Momentaufnahmen und Impulse, Leipzig, 2019, insbes. 

16–47. 



12 

Theologie – zunächst die Praktische Theologie und Sozialethik, später auch die Systematische 

Theologie. Inzwischen kommt kaum ein Forschungsfeld ohne Bezüge die Digitalisierung aus, die 

einschlägige Literatur lässt sich kaum überblicken. Hinzu kommt, dass neue Formate der 

Veröffentlichung im Netz entwickelt wurden, wie z. B. Cursor, eine Open-Access-Zeitschrift für 

explorative Theologie,7 oder das Theologische Feuilleton feinschwarz.net, die die Möglichkeit der 

Fortsetzung von Diskursen per Blog bieten. Im Raum der evangelischen Kirche stellt die EKD-

Denkschrift „Freiheit digital. Die Zehn Gebote in Zeiten des digitalen Wandels“8 den Anspruch, 

die  

 

epochale kulturelle Entwicklung zu verstehen und dabei die ethischen und religiösen Aspekte zu formulieren, die damit 

verbunden sind.“9  

 

Dass hierbei die Zehn Gebote, die in fast allen Lebensbereichen orientierende Kraft entfalten 

sollen, auf Digitalisierungsphänomene bezogen werden, ist ein Hinweis auf das dieser Schrift zu 

Grunde liegende Verständnis von Digitalisierung: Digitalisierung durchzieht fast alle 

Lebensbereiche, kulturinvariant und global, sie hat epochalen Charakter. Diese intensive 

Wahrnehmung von Digitalisierung in der Gesellschaft und so auch in Kirche und Theologie erhielt 

durch die Corona-Pandemie in den Jahren 2020 bis 2023 und den damit einhergehenden 

Einschränkungen des sozialen Lebens in leiblicher Kopräsenz und den Versuchen, das 

gesellschaftliche Leben durch verstärkte digitale Kommunikation (Videokonferenzen, Streaming 

von Veranstaltungen u. a. m.) und durch digital gestützte Formen mobilen Arbeitens aufrecht zu 

erhalten, einen Schub. Die Not der Pandemie und die verbreitete Nutzung der digitalen Medien in 

dieser Zeit schuf generationen- und milieuübergreifend Akzeptanz und förderte Kompetenzen in 

der Nutzung dieser Technologie. 

Diese weitreichende gesamtgesellschaftliche Durchdringung des Alltags durch digitale Geräte 

und die weitestgehende Akzeptanz dieser Technologie in der Gesellschaft gibt Anlass, die 

Bedeutung der Digitalisierung für Kirche und Theologie in der Gegenwart in den Blick zu nehmen 

und das Potential dieser Technologie für zukünftige Formen kirchlicher Arbeit zu sondieren. Dass 

dies nur skizzenhaft, exemplarisch und hinsichtlich der zukünftigen Entwicklung tastend erfolgen 

kann, ergibt sich selbstredend aus der Komplexität, dem Durchdringungsgrad gesellschaftlicher 

Vollzüge im globalen Umfang und der hohen Dynamik der technologischen Entwicklung. 

Eine solche Skizze der Bedeutung der Digitalisierung für Kirche und Theologie kann nur 

transdisziplinär angelegt sein: Digitale Geräte mit ihrer algorithmischen Datenverarbeitung sowie 

die Vernetzung der Geräte und Datenströme müssen technikwissenschaftlich hinreichend 

verstanden werden, damit theologische Interpretationen nicht an der Sache vorbeigehen. Zudem 

sollte Digitalisierung medientheoretisch verstanden werden und als gesellschaftliches und 

kulturelles Phänomen in den Blick kommen, wenn Digitalisierung nicht technikwissenschaftlich 

verkürzt verstanden werden soll. Schließlich gilt es, die technikwissenschaftlich und 

medientheoretisch beschriebenen Phänomene der Digitalisierung theologisch zu interpretieren. 

                                                           
7  Vgl. Cursor_Zeitschrift für explorative Theologie (pubpub.org). 
8  Freiheit digital. Die Zehn Gebote in Zeiten des digitalen Wandels. Eine Denkschrift der EKD, Leipzig 2021. 
9  Ebda., 5f. 



13 

Die folgenden Ausführungen sollen auf der Basis einer solchen transdisziplinären theologischen 

Arbeit erfolgen. Anschließend werden die Folgen und Potentiale der Digitalisierung in den 

klassischen Feldern der kirchlichen Arbeit und der Praktischen Theologie beleuchtet.10 

 

 

2. Verständigung: Was ist mit Digitalisierung gemeint?11 

 

In technikwissenschaftlicher Perspektive sind digitale Geräte als Geräte anzusehen, die mittels 

Sensoren und Dateneingabemöglichkeiten Daten erfassen (Sensorik), diese Daten und ggf. 

gespeicherte Daten mittels Algorithmen nach dem binären Zeichensystem und mit logischen 

Verknüpfungen verarbeiten (Algorithmik) und mittels dieser Daten mechanische oder elektrische 

Geräte antreiben (Aktorik). Sowohl der Sensorik, als auch der Datenverarbeitung mittels 

Algorithmen wie auch der Aktorik sind ethische Normen inhärent: Die Konstruktionsweise der 

Sensorik bestimmt darüber, welche Dimensionen der Wirklichkeit erfasst und datenförmig weiter 

verarbeitet werden.12 Die Algorithmik verknüpft Daten entsprechend der von Menschen gesetzten 

Zielsetzungen. Die Aktorik hat in spezifischen Umgebungen spezifische Auswirkungen, die je nach 

Perspektive unterschiedlich bewertet werden können. Das immense Entwicklungs- und 

Anwendungspotential digitaler Geräte ergibt sich aus der Möglichkeit, dass  

 

alle Zeichensysteme, alle Alphabete und Zahlensysteme, alle Texte, Bilder und Filme global, kulturinvariant und in 

Echtzeit in binäre Daten übersetzt und miteinander gekoppelt werden (können).13  

 

Digitale Technik kann dabei grundsätzlich mit allen Menschen, Tieren und Gegenständen 

verbunden werden (sog. „Internet der Dinge“), so dass sich ein Netz ergibt, das wiederum Daten 

liefert und vielfach Steuerungsmöglichkeiten eröffnet. 

In medientheoretischer Perspektive kommen digitale Geräte nicht als ethisch neutrale 

Instrumente in den Blick, sondern als Medien, die die Aufmerksamkeit und Wahrnehmungen der 

Medien-Nutzenden beeinflussen und lenken und auf diese Weise bestimmen sowie Auffassungen 

von Wirklichkeit und Sinn präformieren.14 Zugleich legen digitale Medien bestimmte Praktiken des 

sozialen Miteinanders, der privaten und öffentlichen Kommunikation und der gesellschaftlichen 

Ordnungen nahe. Diese Praktiken wiederum wirken zurück auf das, was als handlungsleitend 

                                                           
10  Vgl. Vgl. Merle, Kristin / Nord, Ilona (Hg.): Mediatisierung religiöser Kultur. Praktisch-theologische 

Standortbestimmungen im interdisziplinären Kontext, Leipzig 2022; Ulshöfer, Gotlind / Kirchschläger, Peter G. 
/ Huppenbauer, Markus (Hg.): Digitalisierung aus theologischer und ethischer Perspektive. Konzeptionen – 
Anfragen – Impulse, Baden-Baden 2021. 

11  Vgl. Freiheit digital (wie Anm. 8), 22–38. 
12  Vgl. Charbonnier, Ralph: Wahrnehmen, entscheiden, handeln – Werden digitale Maschinen menschlich? 

Datenverarbeitung im Digitalisierungsdiskurs aus theologischer Sicht, in: Görder, Björn / Zeyer-Quattlender, 
Julian (Hg.): Daten als Rohstoff. Die Nutzung von daten in Wirtschaft, Diakonie und Kirche aus ethischer Sicht, 
Berlin 2019, 61–82; Mau, Steffen: Das metrische Wir. Über die Quantifizierung des Sozialen, Berlin 2017; Mainzer, 
Klaus: Die Berechnung der Welt. Von der Weltformel zu Big Data, München 2014. 

13  Freiheit digital (wie Anm. 8), 25. 
14  Vgl. Krotz, Friedrich: Mediatisierung: Fallstudien zum Wandel von Kommunikation, Wiesbaden 2007; Ders.: Wie 

konstituiert das Kommunizieren den Menschen? Zum Subjektkonzept der Kommunikationswissenschaft im 
Zeitalter digital mediatisierter Lebensweisen, in: Gentzel, Peter u. a. (Hg.): Das vergessene Subjekt. 
Subjektkonstitutionen in mediatisierten Alltagswelten, Wiesbaden 2019, 17–37. 



14 

wahrgenommen wird. Am Beispiel des Smartphones lassen sich diese medientheoretischen 

Aspekte leicht aufzeigen: Die Sensorik des Smartphones lenkt die Aufmerksamkeit auf technisch 

erfasste Daten und blendet nicht erfasste Wirklichkeitsdimensionen aus. Die Algorithmik 

verarbeitet Daten nach spezifischen wirtschaftlichen, politischen, weltanschaulichen, 

kommunikativen Zielen und hat somit lenkende Funktion für Information, Meinungsbildung und 

Handlungmotivation (sog. „Nudging“). Die Datenausgabe des Smartphones gibt den Nutzenden 

bestimmte Daten zur Orientierung seiner Handlungen aus – andere Orientierungsaspekte bleiben 

ausgeblendet. 

In gesellschaftstheoretischer und kultureller Perspektive wird man Digitalisierung als einen sich 

beschleunigenden Prozess beschreiben: Es werden immer mehr digitale Geräte produziert, die 

Datenverarbeitung als solche beschleunigt sich, die Datenspeicherkapazitäten nehmen zu – alle 

drei Aspekte verstärken sich gegenseitig und führen zu einem exponentiellen Wachstum der 

Bedeutung digitaler Technologie. Für den Einzelnen bestehen kaum Möglichkeiten, sich dieser 

Entwicklung zu entziehen, wenn nicht Selbstexklusion riskiert werden soll. Die Entwicklung des 

Digitalisierungsprozesses ist komplex: Individuelle Akteure, Organisationen wie Institutionen 

wirken an der Entwicklung mit. Eine zentrale Steuerung ist unmöglich. Bedeutsam für 

Weichenstellungen innerhalb der Entwicklung des Prozesses sind Narrative, Metaphern und das 

strategische wirtschafts-, bildungs-, kultur-, militärpolitische Framing digitaler Technologien (z. B. 

„Industrie 4.0“, „Smart City“, „vertrauenswürdige KI“, „digitale Souveränität“, „Homo Deus“ 

u. a. m.).15 Die Auswirkungen digitaler Geräte und ihrer Vernetzung für soziale Praktiken sind so 

vielfältig, dass sie hier nur exemplarisch und schlaglichtartig angerissen werden können. 

Auswirkungen zeigen sich zum einen in der individuellen Lebensführung (z. B. Trend zur 

Selbstperformanz,16 Prägung des Selbstbildes durch digitale Geräte als Implantate, Prothesen und 

äußerlich bleibende Instrumente sowie durch Geräte, denen anthropomorphe Eigenschaften wie 

Erkenntnis- und Entscheidungsfähigkeit, Kreativität oder Intelligenz unterstellt werden). Zum 

anderen verändern sich soziale Ordnungen rapide (z. B. mobiles Arbeiten im globalen Kontext, 

soziale, politische und rechtliche Kontrolle, öffentliche Kommunikation privater Akteure 

einschließlich ihrer Kulturen, Organisation von Beteiligung in der Politik, hybride Formen im 

Bildungswesen, Organisationsformen in der Zivilgesellschaft u. v. a. m.). Die Durchdringung 

nahezu aller gesellschaftlichen Bereiche durch digitale Technologie ist der Grund für nahezu 

allgegenwärtige Auswirkungen digitaler Technologie auf den individuellen und gesellschaftlichen 

Alltag. Vor dem Hintergrund einer solchen Komplexität der Digitalisierung ist es naheliegend, dass 

immer wieder Versuche einer Komplexitätsreduktion gemacht werden, indem Modelle konstruiert 

werden, die Orientierung geben sollen. Als zwei Beispiele seien hier die Studie „Kultur der 

Digitalität“ von Felix Stalder genannt, der „Referentialität“, „Gemeinschaftlichkeit“ und 

„Algorithmizität“ als charakteristische Formen der Digitalität ausmacht,17 und die Schrift „Muster. 

Theorie der digitalen Gesellschaft“ von Armin Nassehi, der den Erfolg der Digitalisierung in der 

digitalen Logik der sozialen Systeme der Moderne begründet sieht.18 

Soll Digitalisierung theologisch interpretiert werden, sind biblische und theologiegeschichtliche 

Aspekte auf die technologischen, medientheoretischen wie die gesellschaftstheoretischen und 

                                                           
15  Vgl. van Oorschot, Frederike / Fucker, Selina (Hg.): Framing KI. Narrative, Metaphern und Frames in Debatten 

über Künstliche Intelligenz, Heidelberg 2022. 
16  Vgl. Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne, Berlin 22017, 

insbes. 22–-271. 
17  Berlin 2016. 
18  München 2019. 



15 

kulturellen Aspekte in transdisziplinärer Weise zu beziehen.19 Formen von Big Data lassen 

Assoziationen von Allwissenheit aufkommen. Die Instantaneität (Gleichzeitigkeit) und die 

Konnektivität von Daten im globalen Maßstab lassen an Allgegenwart denken. Sogenannter 

Künstlicher Intelligenz wird Kreativität zugeschrieben,20 die menschliche Kreativität übersteigt 

(„Transhumanismus“) und der eine göttliche Heil-schaffenden Kraft zugesprochen wird.21 Es wird 

deutlich: Digitalisierung thematisiert Gottesbilder. 

Aufgabe der Theologie ist es, kategoriale Unterschiede zwischen menschlichem Vermögen und 

technischen Potentialen einerseits sowie göttlichem Handeln andererseits zu markieren und in die 

öffentlichen Diskussionen einzutragen. Mit der Zuschreibung von Wahrnehmungsfähigkeit, 

Autonomie, Entscheidungsfähigkeit, Intelligenz u. a. gegenüber digitalen Geräten, mit der 

Verwendung anthropomorpher Begriffe für digitale Geräte, sind sowohl das dahinter stehende 

Menschen- als auch das Technikbild zu befragen. Weder soll das Menschenbild durch eine 

technomorphe Begrifflichkeit reduziert, noch soll das Technikbild durch eine anthropomorphe 

Begrifflichkeit unsachgemäß erweitert werden. Durch eine sorgfältige und menschen- wie 

technikadäquate Wahl der Begriffe sind Unterschiede festzuhalten (z. B. ist zwischen 

„Wahrnehmung“ und „Datenerfassung/-generierung“ zu unterscheiden, so auch zwischen 

„Autonomie“ und „Autoregulation“, zwischen „Intelligenz“ und „logischem Schlussfolgern“).22 

Für die Theologie unverzichtbare Einsichten über Sünde, Rechtfertigung und ethisch 

verantwortliches Handeln müssen in Phänomenen der digitalen Wirklichkeit neu aufgespürt und 

ausgeführt werden. Je deutlicher digitale Geräte nicht mit anthropomorphen Begriffen belegt 

werden, umso eher werden die personalen Anteile an der Entwicklung und Anwendung digitaler 

Geräte sichtbar, die dann auch in der Perspektive der Hamartiologie, Rechtfertigungslehre und 

Ethik beleuchtet werden können. 

Theologie thematisiert spezifische Vorstellungen von Individualität und Sozialität in privaten 

bzw. familialen Kontexten, in informellen gesellschaftlichen Kontexten wie in systemisch und 

rechtlich geregelten Kontexten in ihren wechselseitigen Bezogenheiten – jeweils im säkularen 

Raum wie in christlichen bzw. kirchlichen Zusammenhängen. Digitalisierung verändert alle diese 

Kontexte grundsätzlich. Insofern stellen sich auch für die Theologie viele neue Fragen: Wie 

verändern sich Individuation und Gemeinschaftsbildungen in ihrem wechselseitigen Verhältnis? 

Welche Formen der Störung von Individuation und Gemeinschaftsbildung zeigen sich in digital 

und medial geprägter Kommunikation und wie kann in diesen Zusammenhängen Versöhnung 

aussehen? Welche Ausprägungen von Anerkennung, Würdigung oder auch Exklusion und 

Verachtung zeigen sich in digital und medial geprägter Kommunikation in systemischen Kontexten 

und der Öffentlichkeit? Wie verändern sich systemische und rechtliche Regeln und Gesetze in ihrer 

Funktion, kollektives Handeln zu orchestrieren? 

Schließlich werden durch Digitalisierung eschatologische Aspekte berührt: Manche Prognosen 

und Visionen zu Potentialen und Entwicklungsoptionen oder auch Risiken der Digitalisierung 

                                                           
19  Vgl. Charbonnier, Ralph: Digitalisierung: Theologische Selbstklärungen und Gegenwartsinterpretationen. Eine 

Skizze, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie (2018), 238–250. 
20  Mit Textrobotern wie dem Programm ChatGPT lassen sich z. B. Texte erstellen, bei denen zu erkennen ist, ob sie 

maschinell erstellt oder von Menschen entworfen wurden. Manche sehen solche Roboter nur als 
„Plagiatsmaschinen“ an (Nida-Rümelin, Julian: Der blinde Fleck des Chatbots, in: DIE WELT, 25. Januar 2023, 
7), andere wiederum als Ausdruck maschineller Kreativität. Angesichts dessen, dass hiermit Fragen zu „Kreativität 
und Wirkens des Heiligen Geistes“ angesprochen sind, ist eine theologische Kritik auf dem Hintergrund 
transdisziplinärer Arbeit erforderlich. 

21  Harari, Yuval Noah: Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen, München 112017. 
22  Vgl. Jung, Volker: Digital Mensch bleiben, München 2018, Charbonnier, Ralph: Computer lernen nicht. Ein Beitrag 

zur Sprachkritik im Digitalisierungsdiskurs, in: Zeitzeichen 20 (2019), H. 9, 48–50. 



16 

knüpfen an neuzeitliche Utopien und Dystopien, an Fortschrittsnarrative und -gläubigkeit und 

Heilsversprechen oder auch an Verfallsgeschichten und Untergangsszenarien an, die schon immer 

technologische Sprünge begleitet haben. Gegenüber solchen Narrativen im eschatologischen 

Horizont stellt sich der Theologie die Aufgabe, die Unterscheidung zwischen Immanenz und 

Transzendenz, Weltwirklichkeit und Eschaton festzuhalten (z. B. mit einer Unterscheidung von 

„Wohl“, das technologisch gefördert werden kann, und „Heil“, das nur göttlichem 

Verheißungshandeln zugesprochen werden kann). Hierzu sollte von Seiten der Theologie einerseits 

auf eine technologisch, medientheoretisch und gesellschaftstheoretisch sachgemäße Beschreibung 

der Digitalisierung gedrängt und andererseits auf eine theologisch verantwortbare Skizze der 

göttlichen Möglichkeiten eines eschatologischen Handelns hingewiesen werden.23 

 

 

3. Digitalisierung als Thema unterschiedlicher Bereiche kirchlicher Praxis 

und Praktischer Theologie 

 

3. 1 Gottesdienst, Liturgie, Verkündigung 

 

Die Medien Rundfunk und Fernsehen eröffneten erstmals die Möglichkeit, Gottesdienste 

zeitversetzt oder life zu übertragen und Zuhörer*innen wie Zuschauer*innen an räumlich 

entfernten Gottesdiensten teilnehmen zu lassen. Mit dem Start eines Rundfunkprogramms in 

Deutschland im Jahr 1923 wurden auch „Christliche Morgenfeiern“ ausgestrahlt. Der erste 

evangelische Fernsehgottesdienst wurde 1952 übertragen.24 Gegen die Einführung solcher 

Gottesdienste wurden Argumente angeführt, eine vollgültige im Sinne von leiblicher Teilnahme sei 

bei diesem Medium nicht möglich. Außerdem wurde bei Fernsehgottesdiensten auf die Dominanz 

des Sehens vor dem Höhen verwiesen, die gegen die Einsicht stünde, dass der Glaube aus dem 

Hören komme (Röm 10,17). Daneben wurde auf die eingeschränkte Gemeinschaftserfahrung 

verwiesen. Auf der anderen Seite wurden die Chancen hervorgehoben, auch immobilen Menschen 

die Teilnahme an Gottesdiensten zu ermöglichen und kirchendistanzierte Menschen mit 

Verkündigung entgegenzukommen. Die Praxis von Rundfunk- und Fernsehgottesdiensten hat sich 

jedoch schnell im öffentlich-rechtlichen Rundfunk und später auch im privaten Rundfunk und 

Fernsehen durchgesetzt. So werden im öffentlich-rechtlichen Rundfunk, beispielsweise im NDR, 

mit unterschiedlichen Sendeformaten (Rundfunkgottesdienste, Radioandachten, journalistische 

Beiträge u. a.) täglich ca. 2,5 Mio. Menschen erreicht. Fernsehgottesdienste werden von ca. 500.000 

Menschen pro Sendung wahrgenommen. Im Ergebnis handelt es sich meist um Gottesdienste, die 

in einem Sakralgebäude einer Kirchengemeinde oder an einem besonderen Ort (z. B. in einem 

Stadion im Rahmen von Kirchentagen) durchgeführt und zeitversetzt oder life im Medium des 

Radios oder Fernsehens übertragen werden. In diesen Formaten wird die liturgische und 

                                                           
23  Vgl. zur Transzendierungskritik von Technik: Charbonnier, Ralph: Transzendente Technik? Die 

Transzendenzkonstruktion von Technik durch Michael Trowitzsch in der transdisziplinären und theologischen 
Kritik, in: Richter, Anne-Maren / Schwarke, Christian (Hg.): Technik und Lebenswirklichkeit. Philosophische und 
theologische Deutungen der Technik im Zeitalter der Moderne, Stuttgart 2014, 163–185. 

24  Vgl. Sanders, Wilm: Gottesdienstübertragungen im Fernsehen, in: Handbuch der Liturgik, Leipzig 1995, 808–915; 
Thomé, Hans Erich: Gottesdienst frei Haus? Fernsehübertragungen von Gottesdiensten, Göttingen 1991. 



17 

homiletische Gestaltung der übertragenen Gottesdienste und ihrer Predigten kaum gegenüber 

nicht-übertragenen Gottesdiensten verändert. 

Mit dem Aufkommen von gottesdienstlichen Feiern in den digitalen sozialen Medien werden in 

einschlägigen Debatten manche der genannten Argumente wieder aufgenommen:25 Welchen 

Einfluss hat die eingeschränkte Leiblichkeit der Wahrnehmung auf das Erleben eines 

Gottesdienstes? Wie verändert sich Gemeinschaft dadurch, dass andere Gottesdienstteilnehmende 

einerseits nur eingeschränkt wahrgenommen werden können, andererseits aber aus aller Welt 

teilnehmen können? Hinzu kommen Überlegungen, die sich daraus ergeben, dass soziale Medien 

grundsätzlich jeder Kirchengemeinde und auch einzelnen Christinnen und Christen erlauben, 

Gottesdienste in den Medien zu feiern bzw. zu leiten. Damit stellen sich zusätzlich Fragen nach 

der liturgischen und homiletischen Qualitätssicherung und amtstheologische Fragen nach der 

Beauftragung für öffentliche Verkündigung. Beide Anliegen werden bei Rundfunk- und 

Fernsehgottesdiensten durch die veranstaltenden Kirchen gesichert. Vor allem unterscheiden sich 

soziale Medien von den elektronischen Massenmedien dadurch, dass sie bidirektional zu nutzen 

sind: Teilnehmende sind nicht nur Zuhörer*innen und Zuschauer*innen, sondern können sich 

auch aktiv am gottesdienstlichen Geschehen beteiligen, z. B. indem sie Gebetsanliegen per Chat 

einbringen. Die Distanz, die das Medium zwischen den Veranstaltenden und den Teilnehmenden 

schafft, macht es manchen Teilnehmenden sogar leichter als in leiblicher Kopräsenz gefeierten 

Gottesdiensten, sich in das Gottesdienstgeschehen aktiv einzubringen. 

Schon in der ersten Phase von gottesdienstlichen Feiern in den sozialen Medien wurde erkannt 

und experimentell erprobt, dass und wie diese Gottesdienste eine medienspezifische und 

plattformspezifische Nutzungspraxis nach sich ziehen und entsprechend gestaltet werden sollten:26 

Sie müssen kürzer ausfallen, weil das medientypische Teilnahmeverhalten auch bei 

gottesdienstlichen Beiträgen leitend ist. Sie können Zitate, Zeichen (Emoticons), Bilder und Filme 

integrieren, weil alle diese Zeichenformate digital vorliegen. Sie können Zuhörer*innen und 

Zuschauer*innen aktiv zur Teilnahme auffordern und Teilnahme ermöglichen. Bei der 

sprachlichen und ästhetischen Gestaltung sind Regeln der Algorithmen zu beachten, wenn man die 

Reichweite steigern will.27 Die EKD-Denkschrift „Freiheit digital“ nimmt eine Unterscheidung der 

Veränderung analoger Gottesdienstformate im digitalen Raum von der 

Kommunikationswissenschaftlerin Heidi A. Campbell auf, die „transferring“, „translation“ und 

„transforming“ analoger Gottesdienstgestaltung charakterisiert:  

 

Als „Transferring“ bezeichnet sie das Streamen einer Liveübertragung … „Translation“ meint demgegenüber den 

Versuch, analoge Veranstaltungen … an digitale und interaktive Formen anzupassen und die Besuchenden besser 

einzubeziehen … „Transforming“ schließlich benennt die Planung und Entwicklung neuer digitaler Formate, die 

                                                           
25  Vgl. Deeg, Alexander: Liturgie – Körper – Medien. Herausforderungen für den Gottesdienst in der digitalen 

Gesellschaft – Eine Einführung, in: Deeg, Alexander/ Lehnert, Christian (Hg.): Liturgie – Körper – Medien. 
Herausforderungen für den Gottesdienst in der digitalen Gesellschaft, Leipzig 2019, 9–28. Vgl. aus dem 
katholischen Raum: Kopp, Stefan / Krysmann, Benjamin (Hg.): Online zu Gott?! Liturgische Ausdrucksformen 
und Erfahrungen im Medienzeitalter, Freiburg 2020; darin insbes.: Diess.: Liturgie und Medien. Zu Entwicklung 
und Stand eines Forschungsfeldes, 9–21. 

26  Vgl. Saß, Marcell: Liturgie(n) im digitalen Zeitalter, in: K. Merle / I. Nord, Mediatisierung (wie Anm. 10), 309–321; 
Kretzschmar, Gerald: Gottesdienst unter den Bedingungen mediatisierter Kommunikation, in: Liturgie in der 
digitalen Welt, Zeitschrift der Liturgischen Konferenz für Gottesdienst, Musik und Kunst, 1-2018, 37–46. 
Befragungsstudie Rezeptionstypologie evangelischer Online-Gottesdienstbesucher*innen während und nach der 
Corona-Krise, in: epd-dokumentation 2021, Nr. 39. 

27  Vgl. F. Stalder, Kultur (wie Anm. 17), 95–202. Diese Formen lassen sich im gottesdienstlichen Geschehen im 
digitalen Raum wiedererkennen. 



18 

speziell auf ein digitales Publikum hin konzipiert und in Schnitt, Kamera, Sprache etc. in digitaler Logik umgesetzt 

werden.28  

 

Beispiele für transformierte Andachts- bzw. Gottesdienstformate sind regelmäßige 

Abendandachten auf twitter (#twomplet) oder Reportagen mit integrierten Verkündigungs- und 

Auslegungselementen, Gebeten und Segensworten des You-Tube-Kanals BASIS:KIRCHE des 

evangelischen Kirchenfunks Niedersachsen (ekn). Die Corona-Pandemie, in deren ersten Phase 

das Feiern von Gottesdiensten in leiblicher Kopräsenz nur eingeschränkt möglich war, hat zu 

vielen Experimenten auf dem Feld medialer Gottesdienste geführt. Erste Auswertungen wurden 

veröffentlicht.29 Manche Gottesdienstformate werden sich im digitalen Raum etablieren, so dass 

sich hier weitere liturgische und homiletische Forschungsfragen stellen. 

Manche der genannten Fragen erfahren hinsichtlich der Gestaltung der Sakramente eine 

besondere Zuspitzung. In Bezug auf das Abendmahl hat die Corona-Pandemie mit dem 

verordneten Lockdown und dem entsprechenden Verbot, Gottesdienste und insbesondere 

Abendmahl in gewohnter Form zu feiern, zu einer kurzfristig eintretenden Experimentierfreude 

geführt, aber auch zu kritischen Rückfragen mancher kirchenleitender Personen und Gremien, die 

sich einem unerwarteten Kontrollverlust ausgesetzt sahen.30 Im Zentrum des Diskurses standen 

und stehen Fragen der Leiblichkeit des Abendmahls (die mediale Form reduziert diese um einige 

Dimensionen, z. B. Atmosphäre, Gerüche, Leiblichkeit), der Gemeinschaft (die mediale Form 

beschränkt die Gemeinschaft auf die medial Zugschalteten, erweitert sie wiederum um Menschen, 

die an verschiedenen Orten des Globus teilnehmen können), der Abendmahlselemente (die 

Teilnehmenden nehmen unterschiedliche Elemente ein), der Austeilung und des Zuspruchs 

(Zuspruch erfolgt mittelbar; wenn die Abendmahlsfeier auf Seiten der Teilnehmenden allein 

gefeiert wird, müssen Teilnehmende sich die Elemente selbst nehmen, was den Gabecharakter 

schwächt), der Beauftragung (die Leitung von Abendmahlsfeiern wird auch von nicht-Ordinierten 

bzw. nicht-Beauftragten vorgenommen), der Gleichzeitigkeit oder Ungleichzeitigkeit von Feier und 

medialer Teilnahme.31 Vor dem Hintergrund unterschiedlicher Bewertungen dieser Fragestellungen 

                                                           
28  Freiheit digital (wie Anm. 8), 78f. 
29  Vgl. Lämmlin, Georg / Rebenstorf, Hilke / Schendel, Gunther: Kirchengemeindliche Kommunikation in der 

Pandemie – empirische Einsichten aus CONTOC, Gemeindestudie und Erprobungsräumen, in: epd-
Dokumentation 2021, Nr. 32; Hörsch, Daniel: Gottesdienstliches Leben während der Pandemie. 
Verkündigungsformate und ausgewählte Handlungsfelder kirchlicher Praxis – Ergebnisse einer midi-
Vergleichsstudie, in: ebda., 5–41; Reimann, Ralf Peter/ Sievert, Holger: Nachhaltige Digitalisierung evangelischer 
Gottesdienste in Deutschland. Ausgewählte Ergebnisse der 2021er Befragungsstudie „Rezipiententypologie 
evangelischer Online-Gottesdienstbesucher*innen während und nach der Corona-Krise“ (ReTeOG 2), in: ebda., 
42–65. 

30  Vgl. für die EKD: Abendmahl feiern unter den Bedingungen der Corona-Pandemie. Sind für das Abendmahl auch 
digitale Formen möglich?, 21. März 2020 (https://www.ekd.de/abendmahl-unter-den-bedingungen-der-corona-
pandemie-64414.htm); für die Ev.-luth. Landeskirche Hannovers: Der Schatz der Christusgegenwart in digitalen 
Formen des Abendmahls!? Ein Impuls zur Erprobung digitaler Formen des Abendmahls in der Evangelisch-
lutherischen Landeskirche Hannovers, März 2020 (https://www.landeskirche-hannovers.de/evlka-de/presse-und-
medien/nachrichten/2021/03/2021-03-23_2); für die Ev. Landeskirche in Württemberg vgl. das Rundschreiben 
an die Synodalen „Feier des Heiligen Abendmahls in der Karwoche 2020“ (https://www.service.elk-
wue.de/recht/okr-
rundschreiben?tx_asrundschreiben_pi1%5Baction%5D=list&tx_asrundschreiben_pi1%5Bcontroller%5D=Rund
schreiben&tx_asrundschreiben_pi1%5BcurrentPage%5D=30&cHash=8747fedc42f96aefb45fbf83ea1be464). 
Hinweise auf weitere Kirchenleitende Mitteilungen zum Thema vgl. Todjeras, Patrick: Abendmahl feiern in Zeiten 
der COVID-19-Pandemie. Eine Krise, in: Liturgie und Kultur 11 (2020), H. 3, 55–83, insbes. 58–63. 

31  Vgl. der Diskursüberblick vom 8. April 2020 auf evangelisch.de: Evangelische Theologen debattieren über das 
Online-Abendmahl (https://www.evangelisch.de/inhalte/168406/08-04-2020/evangelische-theologen-
debattieren-ueber-das-online-abendmahl). Exemplarisch für die kritische bzw. ablehnende Position: Leppin, 



19 

wurden medial gefeierte Abendmahlsfeiern entweder abgelehnt und in den Zeiten der Corona-

Pandemie zu einem „Abendmahlsfasten“ aufgerufen, oder es wurde für eine mediengerechte 

Gestaltung des Abendmahls votiert. Bei der erstgenannten Position wurden Formen präsentisch 

vollzogener Abendmahlsfeiern als Maßstab herangezogen, so dass medial gefeierte Formen immer 

nur als demgegenüber defizitär in den Blick kommen konnten. Letztgenannte Positionen gehen 

von einem medialen Charakter jeder Abendmahlsfeier sowie einer unzutreffenden Unterscheidung 

von „real“ und „virtuell“ aus, so dass sich die grundsätzliche Aufgabe und Möglichkeit ergibt, die 

liturgische Gestaltung einer Abendmahlsfeier in jeder Form, also unter Bedingungen unmittelbarer 

leiblicher Kopräsenz wie medialer Kopräsenz, situationsadäquat und mediengerecht zu gestalten.32 

Nach den jeweiligen Verständnissen gibt es unterschiedliche Spielräume und Grenzen der 

theologisch verantwortlichen Gestaltung von Abendmahlsfeiern. 

Die Diskussion um medial gefeierte Abendmahlsfeiern stieß auch die Diskussion um die 

Gestaltung des zweiten Sakraments, der Taufe in den digitalen Medien an. Allerdings steht diese 

Diskussion noch in den Anfängen.33 Insbes. die Einmaligkeit der Taufe unterscheidet sie vom 

Sakrament des Abendmahls und lässt die Fragen einer medial vollzogenen Feier in den Hintergrund 

treten. 

Digitale Medien machen es möglich, dass nicht nur Kirchen und christliche Organisationen 

medial in der Öffentlichkeit präsent sind, sondern auch einzelne Christinnen und Christen, die sich 

zunächst nur „für sich“, also ohne einen expliziten Auftrag einer Kirche in den Medien 

Öffentlichkeit für Verkündigung verschaffen. Solche sog. Influencer sind Personen, die in sozialen 

Netzwerken eine hohe Follower-Zahl erreichen und über dieses Ansehen für Produkte, Themen 

oder persönliche Werthaltungen einstehen. Bei Follower-Zahlen von bis zu 10.000 spricht man 

von Nano-Influencern, darüber von Mikro-Influencern (bis 100.000 Follower), bei über 100.000 

bis 1 Mio. Followern von Makro-Influencern, bei über 1 Mio. Influencern von Mega-Influencern. 

Influencer, die christliche Verkündigung in den Mittelpunkt stellen, erreichen bis ca. 40.000 

Follower, meist bleiben die Follower-Zahlen im vierstelligen Bereich. Sie verstehen sich meist als 

sog. Sinnfluencer, die ethische oder gesellschaftspolitische Themen in den Vordergrund stellen. 

Einige Influencer, die christliche Verkündigung in das Zentrum ihrer Präsenz im Netz stellen, 

werden von der EKD unterstützt und bilden das Yeet-Netzwerk des Gemeinschaftswerkes für 

Evangelische Publizistik (GEP) der EKD.34 Dieses Netzwerk versteht sich nach eigenen Angaben 

als „evangelisches Contentnetzwerk“ und „unterstützt christliche Creator*innen, die ihren Glauben 

                                                           
Volker: In, mit und unter. Ein digitales Abendmahl widerspricht dem lutherischen Verständnis, Online-Dokument 
vom 8. April 2020 (https://zeitzeichen.net/node/8223); für die befürwortende Position: Reimann, Ralf Peter: Pro 
und Contra. Ist ein digitales Abendmahl sinnvoll? Omnipräsenter Christus, Online-Dokument, Juni 2020 
(https://zeitzeichen.net/node/8326). Mit mehr zeitlichen Abstand zur Situation des Lockdowns erscheinen 
vielfältige und argumentativ tiefer ausgearbeitete Beiträge, exemplarisch: Charbonnier, Ralph: Digitales 
Abendmahl. Orientierungen für eine liturgisch verantwortliche Gestaltung aus semiotischer Perspektive. Ein 
Versuch, in: Liturgie und Kultur 11 (2020), H. 3, 84–99; Deeg, Alexander: Es wird nicht mehr sein wie vorher. 
Überlegungen zum Gottesdienstfeiern in Zeiten der Corona-Pandemie und danach, in: Pastoraltheologie 109 
(2020), 417–437; van Oorschot, Frederike: Digitales Abendmahl. Präsenzen und Absenzen, in: Held, Benjamin 
u. a. (Hg.): Corona-Folgenabschätzung (FEST kompakt, 3), Heidelberg 2022, 97–122; P. Todjeras, Abendmahl 
(wie Anm. 30); Dokumentationen zu Workshops der FEST zum medial gefeierten Abendmahl und liturgischen 
Fragen, veröffentlicht in: epd-Dokumentationen 2021, Nr. 11 und Nr. 37. Schon vor der Pandemie wurden 
vereinzelt Beiträge zu gottesdienstlichen Formen in digitalen Medien veröffentlicht, vgl. z. B. Berger, Teresa: 
@Worship. Liturgical Practices in Digital Worlds, New York 2018, insbes. 75–90 sowie die Beiträge in Liturgie 
und Kultur 9 (2018), H. 1 zu „Liturgie in der digitalen Welt“.  

32  Vgl. Berger, Teresa: Sakramentale Vollzüge online? Auf der Suche nach Fragen, in: S. Kopp/ B. Krysmann, Online 
(wie Anm. 25), 84–104, insbes. 99f.; R. Charbonnier, Abendmahl (wie Anm. 31), 90–97. 

33  Zu einer der ersten Beiträge gehört: T. Berger, @Worship (wie Anm. 31), 91–96. 
34  Vgl. Willkommen bei yeet! (https://yeet.evangelisch.de/). 



20 

in Form von Sinnfragen, Werten und gesellschaftlichen Fragen über die Sozialen Medien bei einer 

Zielgruppe von 14-39 ins Gespräch bringen.“35 Eine Studie der Evangelischen Arbeitsstelle für 

missionarische Kirchenentwicklung und diakonische Profilbildung (midi) hat empirische Daten 

(Geschlecht, Alter der Nutzer*innen, Kirchenmitgliedschaft, Kontakt zu Kirchengemeinden, Grad 

an Religiosität/Spiritualität u. a.) zu wichtigen Influencern aus dem Yeet-Netzwerk und ihre 

„digitalen Communities“ auf Instagram erhoben und interpretiert.36 Es wird deutlich, dass 

vorwiegend weibliche Personen im Altersspektrum von 20 bis 40 Jahren diese Influencer 

wahrnehmen. Sie sind zu ca. 85 % Mitglied einer christlichen Kirche und haben zu einem hohen 

Prozentsatz aktuell einen Kontakt zu einer Kirchengemeinde. Sie bezeichnen sich zu ca. 90 % als 

etwas oder sehr spirituell bzw. religiös. Als wichtigste Intention, sich einer digitalen Community 

anzuschließen, wird die spirituell-religiöse Zurüstung beschrieben. Diese Praxis der Influencer wirft 

vielfache praktisch-theologische Fragen auf.37 In kirchentheoretischer Hinsicht wird deutlich, dass 

Influencer wichtige Mittler der Mitgliederbindung und -orientierung sein können. Die digitale 

Community muss als eine innovative Sozialform von Kirche begriffen werden, die von hoher 

Subjektivität der Influencer geprägt und im Vergleich zu anderen sozialen Formen von Kirche sehr 

viel fluider ist. In pastoraltheologischer Perspektive spielt die Authentizität der Influencer in den 

Augen der Nutzer*innen eine zentrale Rolle. Dies wiederum kann Influencer in Spannungen zu 

theologischen und ethischen Positionen ihrer Kirche bringen. Soweit Influencer zugleich beruflich 

Pastor*innen oder Diakon*innen sind, werden Loyalitätskonflikte zwischen Followerschaft und 

„ihrer“ Amtskirche erkennbar, ergeben sich möglicherweise Konflikte im Kontakt mit 

Kirchenleitung, muss ständig die Spannung zwischen Privatleben, veröffentlichten Ansichten und 

Amtspflichten austariert werden. In liturgischer Hinsicht werden in hoch individualisierter Weise 

Gebete, Liturgien und andere Formen religiöser Praxis präsentiert. Mit den Möglichkeiten der 

sozialen Medien kann das Allgemeine Priestertum in deutlich intensiverer Weise öffentlich werden 

und damit eine differenzierte Alltagsspiritualität in öffentliche Kommunikationen eintragen, die 

der Singularisierung der Lebenspraxis gerechter wird als es jede kirchlich organisierte Form der 

Evangeliumskommunikation leisten könnte. Zugleich bleibt die Verantwortung für eine 

Zusammenstimmung zwischen individueller und öffentlicher Kommunikation in sozialen Netzen 

eine große Herausforderung für Kirchenleitungen. 

Zu Formen der Verkündigung in digitalen Medien gehören auch Spiritualitäts-Apps wie z. B. 

Evermore der Ev.-luth. Landeskirche Hannovers.38 Diese App wirbt mit den Worten „Erlebe 

Heilige Momente. Mehr Achtsamkeit und Kontemplation im Alltag“. Die App bietet 

Kurzinspirationen von jeweils 45 Sekunden oder auch Meditationen von drei bis zehn Minuten. 

Immer wieder werden biblische Bezüge aufgenommen. Eine solche App fügt sich ein in den Markt 

von Meditationsapps, die auch multireligiös angelegt sein können. So können Nutzer*innen z. B. 

mit der App „Insight Timer“ Interessen, Themen, Lieblingslehrer und verschiedene Sprachen 

wählen, um entsprechende Meditationsanleitungen wahrzunehmen. Darüber hinaus ist es ihnen 

möglich, mit anderen Nutzerinnen und Nutzern Kontakt aufzunehmen. Apps dieser Art werden 

erst in jüngster Zeit durch theologische und religionswissenschaftliche Forschung begleitet.39 

                                                           
35  Wer oder was ist yeet? (ebda.). 
36  Vgl. Digitale Communities. Eine Pilotstudie zur Followerschaft von christlichen Influencer*innen auf Instagram, 

in: epd-dokumentation 2022, Nr. 51. 
37  Vgl. Müller, Sabrina: Öffentliche Kommunikation christlicher Sinnfluencer:innen. Medienethische und 

kirchentheoretische Beobachtungen und Reflexionen, in: Pastoraltheologie 111 (2022), 203–218, insbes. 210–218. 
38  Vgl. EVERMORE (evermore-app.de). 
39  Vgl. das Forschungsprojekt Digital Religion(s) der Universität Zürich, in dem untersucht wird, wie die 

gegenwärtigen Digitalisierungsdynamiken die Religionspraxis von Individuen und Institutionen beeinflussen, 
prägen und transformieren, vgl. https://www.digitalreligions.uzh.ch/de.html. 



21 

 

 

3. 2 Bildung 

 

Digitale Medien verändern Inhalte der Bildung in allen Bereichen des Bildungswesens (Schule, 

Hochschule, Universität, Konfirmandenarbeit, Erwachsenenbildung, Familienbildung u. a.) und so 

auch im Religionsunterricht (RU). Sie verlangen nach Reflexion der Medien (Medientheorie und 

Medienethik) und ermöglichen den Einsatz dieser Medien im Bildungshandeln.40 

Die EKD gab im Jahr 2022 die Schrift „Evangelischer Religionsunterricht in der digitalen Welt. 

Ein Orientierungsrahmen“ heraus. Auch wenn sich dieser Text auf den Religionsunterricht bezieht 

– fast alle dort genannten Aspekte sind auch relevant für die anderen o. g. Formen der kirchlichen 

                                                           
40  Vgl. Nord, Ilona: Konfessionell, kooperativ, kontextuell und digitalisiert. Christliche Bildung in Zeiten der 

Digitalisierung, exemplarisch dargestellt mit Bezug auf den evangelischen Religionsunterricht, in: Mokrosch, 
Reinhold / Mallouki, Habib El (Hg.): Religionen und der globale Wandel. Politik, Wirtschaft, Bildung, Stuttgart 
2019, 169–189. 



22 

Bildungsarbeit. Die Schrift basiert auf dem Begriff der Digitalität als einer Kennzeichnung der 

Gesellschaft mit allen ihren kulturellen und technischen Prozessen und somit auch aller informellen 

und formellen Bildungsprozesse.41 Als Herausforderungen evangelischer Bildung werden markiert: 

 

die Befähigung zur kritischen Analyse und Reflexion der Potenziale und Gefahren von Digitalisierungsprozessen und 

deren Auswirkungen auf menschliche Lebenswirklichkeiten; die Befähigung zu einer theologisch, ethisch und 

pädagogisch verantworteten Nutzung digitaler Technologien; die Befähigung zur mündigen und kreativen 

Mitgestaltung einer humanen und nachhaltigen Kultur der Digitalität; die Ermöglichung von Orientierung in einer 

komplexen und sich rasant ändernden Wirklichkeit, eines konstruktiven Umgangs mit Widersprüchlichkeiten sowie 

mit Fragen nach Sinnhaftigkeit und Sinn.42  

 

Zur Konkretion dieser Aufgabenstellung wird zunächst die 2016 veröffentlichte Strategie der 

Kultusministerkonferenz (KMK) zur „Bildung in der digitalen Welt“ 43 dargestellt, so dass Spezifika 

des Religionsunterrichts in diesen Rahmen eingezeichnet werden können. In diesem 

Strategiepapier geht es um die Kompetenzbereiche „Analysieren, Interpretieren, kritisches 

Bewerten von Informationen, Daten und Informationsquellen“ (1), um „Teilen und 

Zusammenarbeiten […] und ethische Prinzipien bei der Kommunikation“ (2), um „Fertigkeiten 

digitaler Produktion von Inhalten“ und die „Wahrung von Datenschutz, Urheber- und 

Persönlichkeitsrechten“ (3), um den Schutz der Privatsphäre in digitalen Umgebungen (4), um 

„Algorithmen erkennen und formulieren“ und um die Ausbildung einer „demokratieförderlichen 

Teilhabe- und Mitentscheidungsfähigkeit“ (5)sowie um ein umfassendes „Lernen über digitale 

Medien“ (6).44 Der Religionsunterricht hat Anteil an den Bildungsprozessen jeder der genannten 

Kompetenzbereiche, wenn auch sein Schwerpunkt im zuletzt genannten Kompetenzbereich liegt. 

Darüber hinaus macht die EKD-Schrift deutlich, dass das dem KMK-Strategiepapier 

zugrundeliegende Bildungsverständnis „zu sehr an der Gesellschaft und zu wenig an den Kindern 

und Jugendlichen als sich bildenden Subjekten orientiert ist“.45 

Der Orientierungsrahmen führt anschließend aus, wie sich der RU an Bildungsprozessen der 

sechs Kompetenzbereiche beteiligen kann. Dabei geht es z. B. um den Einsatz digitaler Medien für 

einen Dialog über Gott und für die Erschließung biblischer Texte, um die Anwendung von 

kirchlichen Chatforen, Meditations- und Gebet-Apps, um die Analyse und Reflexion von 

kirchlichen Veranstaltungen in den digitalen Medien, um ethische Reflexion von Cybermobbing 

und der Funktion von Algorithmen in Entscheidungsprozessen, um die Produktion von eigenen 

Beiträgen für Blogs oder Vlogs von religiösen und religionskritischen Bloggern, um Reflexion 

antisemitischer und islamophober Vorurteile und Verschwörungstheorien und auch von religiösen 

und biblischen Motiven im Netz.46 Es ist erkennbar, dass der RU die von der KMK 

vorgezeichneten Aspekte zur Interpretation von Wirklichkeit auch auf religiöse Phänomene 

bezieht. Bei dieser Herangehensweise muss allerdings als Defizit erscheinen, dass es weitgehend 

unterbleibt, die Fülle der Theologoumena der theologischen Tradition auf digitale Technologie zu 

beziehen und somit die Relevanz von Glauben, Glaubensreflexion und Frömmigkeitsformen für 

                                                           
41  Evangelischer Religionsunterricht in der digitalen Welt. Ein Orientierungsrahmen (EKD Texte, 140), Hannover 

2022, 9. 
42  Ebda., 29. 
43  Bildung in der digitalen Welt. Strategie der Kultusministerkonferenz, Berlin 2016. 
44  Religionsunterricht (wie Anm. 41), 30f. 
45  Ebda., 32. 
46  Ebda., 36–42. 



23 

eine von digitaler Technologie geprägten Gesellschaft aufzuweisen.47 So können z. B. die 

„schöpferische“ Entwicklung digitaler Technologie und der Ressourcenverbrauch digitaler 

Technologie in schöpfungstheologischer Perspektive reflektiert werden, die Figur der 

Gottebenbildlichkeit kann in Diskurse um die Anerkennung von Personen bzw. 

Würdeverletzungen in digitaler Kommunikation eingebracht werden, anthropologische Eckpunkte 

können zur Unterscheidung von Mensch und Maschine herangezogen werden – z. B. bei 

Maschinen zur Textproduktion wie ChatGPT, Identitätsfragen in der digitalen Welt können im 

Licht der Rechtfertigungstheologie beleuchtet werden, die Bedeutung von Freiheit und Glaube 

können in Zusammenhängen der Technologieentwicklung als weitgehend von Monopolen 

gesteuerte Prozesse aber auch als Möglichkeiten der Teilhabe an öffentlichen Diskursen der 

digitalen Welt thematisiert werden, ethische Fragen der Digitalisierung können aus einer spezifisch 

theologisch-ethischen Perspektive betrachtet werden, technologische Fortschrittsnarrative können 

in eschatologischer Perspektive gewürdigt und kritisiert werden. 

Schließlich ergeben sich mit der Entwicklung digitaler Medien vielfältige Möglichkeiten, diese 

als Medien in Bildungsprozessen anzuwenden. Hier ist z. B. an Apps für bestimmte Zielgruppen 

und Veranstaltungskontexte zu denken (z. B. Kon-App für die Konfirmandenarbeit, in der 

Materialien gespeichert sind, Notizen festgehalten werden können und Kommunikation in 

Konfirmandengruppen möglich ist)48, wie auch an Tools, die Formate eines Blended-Learning bzw. 

eines hybriden Arbeitens ermöglichen, so dass neue Veranstaltungsformate für Bildung möglich 

werden, die einen Fortschritt für benachteiligte Menschen darstellen können und einen Beitrag für 

Bildungsgerechtigkeit leisten. Der Einsatz digitaler Medien ist hierbei medienpädagogisch zu 

reflektieren.49 

Viele dieser Inhalte und Kompetenzanforderungen wie auch der im Unterricht und anderen 

Bildungsformaten einsetzbaren digital gestützten Medien haben sich aufgrund der Neuartigkeit 

dieser Technologie erst in den letzten Jahren ergeben. Umso bedeutsamer ist, dass sich Angebote 

der Aus-, Fort- und Weiterbildung von Religionslehrerinnen und -lehrer wie auch der anderen 

Berufsgruppen im kirchlichen Dienst auf diese Inhalte beziehen.50 

 

 

3. 3 Diakonisches Handeln, Beratung und Seelsorge 

 

Digitalisierung ist in zweifacher Weise Thema diakonischen Handelns und seiner theologischen 

Reflexion: Zum einen geht es der Kirche in ihrer diakonischen Verantwortung darum, 

Digitalisierung individual- und sozialethisch zu verstehen, zu bewerten und sich auf dieser Basis an 

gesellschaftlichen, sozialpolitischen und ggf. technologiepolitischen Diskursen zu beteiligen. 

Leitgesichtspunkte sind hier das christliche Menschenbild sowie christliche Interpretationen von 

                                                           
47  Vgl. Charbonnier, Ralph: Digitalisierung (wie Anm. 19), 238–250; Gorski, Horst: Theologie in der digitalen Welt. 

Ein Versuch, in: Pastoraltheologie 107 (2018), 187–211; vgl. auch als Überblick: Ulshöfer, Gotlind / Wilhelm, 
Monika (Hg.): Theologische Medienethik im digitalen Zeitalter, Stuttgart 2020. 

48  Vgl. KonApp: der digitale Begleiter durch die Konfi-Zeit – EKD. 
49  Vgl. Adam, Oliver / Nord, Ilona / Wagner, Elke: Digitalisierungsprozesse im Religionsunterricht. Das 

Forschungsprojekt Religious Education Laboratory digital (RELab digital). Ein soziologischer Zwischenbericht, 
in: K. Merle/ I. Nord: Mediatisierung (wie Anm. 10), 213–226; Gronover, Matthias / Obermann, Andreas / 
Schnabel-Henke, Hanne (Hg.): Religiöse Bildung in einer digitalisierten Welt. Beiträge zur Theorie und Praxis des 
Religionsunterrichts an berufsbildenden Schulen, Münster / New York 2021. 

50  Vgl. Religionsunterricht (wie Anm. 41), 48–61. 



24 

Menschenwürde und Gerechtigkeit. Zum anderen geht es darum, diese Leitgesichtspunkte im 

kirchlichen und diakonischen Handeln umzusetzen. Skizzenhaft und mit einer weiteren 

Differenzierung der Gerechtigkeit sollen im Folgenden Bezüge zu Phänomenen der Digitalisierung 

hergestellt und auch auf kirchliches Handeln bezogen werden:51 Hinsichtlich der 

Verteilungsgerechtigkeit wird erkennbar, dass digitale Technologie Verteilungsgerechtigkeit 

fördern (z. B. durch technologisch gestützte Sharing Economy) wie mindern können (z. B. 

Monopolbildung von Firmen mit Daten-Kapital, Steigerung von Armutsrisiken durch globale 

Plattform-Ökonomie). Kirche kann hier einerseits sozialpolitisch agieren, wie auch in Projekten 

eines Fair-Kaufhauses-digital, einer digital gestützten Nachbarschaftshilfe, durch digitale 

Organisation von Pflegediensten und Krankenhäusern u. v. a. m. dazu beitragen, dass Menschen 

in gerechter Weise ihre Grundbedürfnisse befriedigen können. Beteiligungsgerechtigkeit kann 

durch digitale Technologie im Teilnehmen wie im Teilgeben gefördert werden.52 Digitale 

Infrastruktur muss, wenn gesellschaftliche Teilhabe möglichst aller Menschen einer Gesellschaft 

realisiert werden soll, als Infrastruktur mit gleichem Rang wie die Infrastruktur von Wasser, Strom 

und Gas sichergestellt werden. Angesichts mancher ländlicher Regionen mit mangelnder digitalen 

Infrastruktur ergeben sich hier wichtige politische Herausforderungen. Fragen der 

Beteiligungsgerechtigkeit sind auch berührt, wenn Algorithmen mit sog. Künstlicher Intelligenz 

Bewertungen in Fällen der Kreditvergabe, der Gesichtserkennung, der Personalauswahl, der 

Therapieentscheidung u. v.a. m. vornehmen.53 Hierbei ist zu beachten, dass Kriterien einer solche 

Bewertungen einer Programmierung durch Algorithmen inhärent sind, so dass es zu 

Benachteiligungen aufgrund des Alters, des Geschlechts, der kulturellen Herkunft, der Religion, 

der sexuellen Orientierung etc. kommen kann. Die Sicherung der informationellen 

Selbstbestimmung ist ein wichtiger Aspekt der Beteiligungsgerechtigkeit.54 Menschen müssen zur 

Teilhabe und Teilgabe befähigt werden – und dies nicht nur durch Vermittlung von 

instrumentellem Verfügungswissen, sondern zugleich auch durch Orientierungswissen 

(Medienethik). Hier stellen sich öffentlichen, privaten und kirchlichen Bildungsträgern vielfältige 

Bildungsaufgaben, insbesondere gegenüber Kindern und Jugendlichen, älteren Menschen und 

Menschen mit Einschränkungen. Kommunikationsgerechtigkeit, also die Achtung der Person in 

individueller und öffentlicher Kommunikation, unabhängig von Alter, Geschlecht, Herkunft, 

Religion, sexueller Orientierung, gesellschaftlicher Stellung etc. ist ein wichtiges Anliegen, für das 

auch Kirche und Diakonie einzustehen haben. Das Verbreiten von Fake-News, Kränkungen, 

Verleumdungen etc. sind nicht mit der Achtung von Menschenwürde und 

Kommunikationsgerechtigkeit vereinbar.55 Schließlich dienen auch theologisch-ethische 

Reflexionen der Gerechtigkeit: Wenn technologische Fortschritts-Narrative als überzogene, mit 

Heilserwartung aufgeladene Kommunikationsstrategien enttarnt werden, wenn digitale 

Technologie mit anthropomorphen Begriffen wie Intelligenz und Autonomie belegt und damit 

                                                           
51  Vgl. Charbonnier, Ralph: Digitalisierung gerecht gestalten. Zum Beitrag der Kirchen im öffentlichen Diskurs und 

zu Herausforderungen in eigenen Handlungsfeldern, in: Deutsches Pfarrerblatt 2019, 370–375. 
52  Vgl. das Positionspapier der Diakonie Deutschland vom 5. Januar 2021 „Digitalisierung und Armut“ 

(https://www.diakonie.de/stellungnahmen/positionspapier-digitalisierung-und-armut). 
53  Vgl. Bertelsmann-Stiftung (Hg.): Wenn Maschinen Menschen bewerten. Internationale Fallbeispiele für Prozesse 

algorithmischer Entscheidungsfindung (2017) (https://www.bertelsmann-
stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2017025&no_cache=1.) 

54  Z. B. im Bereich der Gesundheitsversorgung, vgl.: Deutscher Ethikrat: Big Data und Gesundheit – 
Datensouveränität als informationelle Freiheitsgestaltung (November 2017) 
(https://www.ethikrat.org/publikationen/publikationsdetail/?tx_wwt3shop_detail%5Bproduct%5D=4&tx_wwt
3shop_detail%5Baction%5D=index&tx_wwt3shop_detail%5Bcontroller%5D=Products&cHash=7bb9aadb656
b877f9dbd49a61e39df2f). 

55  Vgl. Lukas, Annika / Radtke, Ellen / Schulz, Claudia (Hg.): Verhasste Vielfalt. Eine Analyse von Hate Speech im 
Raum von Kirche und Diakonie mit Kommentierungen, Hannover 2017. 



25 

zugleich als technikwissenschaftlich unhaltbar charakterisiert werden, kann technologischer 

Fortschritt wieder sach- und menschengerecht gestaltet werden. Digitale Technologie wird im 

Zuge einer solchen Kritik wieder zu einer Technologie, die in den Dienst an Mensch, Gesellschaft 

und Natur gestellt wird. 

In allen Bereichen diakonischen Handelns ergeben sich vielfache Einsatzmöglichkeiten digitaler 

Technologie.56 In der Organisation und Verwaltung diakonischer Arbeit sind digitale Werkzeuge 

nicht mehr wegzudenken – sie reichen von der digital gestützten Routenplanung ambulanter 

Dienste, über die Selbstorganisation zivilgesellschaftlichen Engagements über Websites und Apps57 

bis hin zur digitalen Patientenakte in Krankenhäusern und perspektivisch im gesamten 

Gesundheitswesen. Menschen mit Einschränkungen können der Alltag erleichtert und ihre 

Teilhabe am sozialen Leben unterstützt werden. Beispiele sind Systeme des Ambient Assisted 

Living (Überwachung von Körperfunktionen wie auch von Mobilität u. a. m.), mit denen der 

häusliche Kontext ausgestattet werden kann, oder auch digitale Hilfen für ein barrierefreies 

Arbeiten. Der Einsatz von Robotern im Gesundheits- und Sozialsystem wird besonders kontrovers 

diskutiert, weil zentrale anthropologische und sozialethische Fragen damit verbunden sind. So 

können Assistenzroboter bei der Nahrungsmittelaufnahme oder Körperhygiene unterstützen, 

Medikamente bereitstellen. Hebehilfen erleichtern Pflegenden physisch belastende Tätigkeiten. 

Robotische Gehhilfen, Exoskelette, und prothetische Erweiterungen unterstützen Menschen mit 

körperlichen Einschränkungen. Sog. soziale Roboter sollen soziale Interaktion unterstützen und 

auf kommunikative wie auch emotionale Bedürfnisse eingehen, z. B. in Gestalt von Robotern in 

Tiergestalt.58 Im Bereich der Medizin und Gesundheitsversorgung schreitet die Funktionalisierung 

und Technisierung durch Fortschritte der Digitalisierung weiter voran: Sog. KI-gestützte 

Diagnose-Tools und OP-Roboter gehören schon zum klinischen Alltag, Telemedizin im Sinne von 

medial gestützter Diagnosestellung und Arzt-Patienten-Kontakten per Videokonferenz sowie im 

Sinne von ferngesteuerter therapeutischer Eingriffe durch Roboter werden auf nahezu allen 

Feldern der Medizin erprobt. 

Auch in den Bereichen von Psychotherapie, Beratung und Seelsorge werden durch digitale 

Medien unterstützte Arbeitsformen erprobt. Zum einen geht es um mediale Formen dieser 

Arbeitsfelder – z. B. in Form von Telepsychotherapie,59 Beratung per Videokonferenz oder 

Internet60 und medialer Seelsorge, z. B. in der etablierten Chatseelsorge61 und demnächst in 

                                                           
56  Vgl. das Strategiepapier der Diakonie Deutschland, in dem Digitalisierung als Schlüsselthema identifiziert wird: 

#Zugehört. Die Zukunft des Sozialen. Strategische Ziele der Diakonie Deutschland 2021–2025 (Berlin 2021) 
(https://www.diakonie.de/strategie); Lob-Hüdepohl, Andreas: Diakonie in der Transformationsgesellschaft. 
Inklusion – Digitalisierung – Sozialökonomie, in: Ders./ Schäfer, Gerhard K. (Hg.): Ökumenisches Kompendium 
Caritas und Diakonie, Göttingen 2022, 93–110. 

57  Vgl. die Initiative nebenan.de.  
58  Vgl. Deutscher Ethikrat (Hg.), Robotik für gute Pflege, Berlin 2020 (zur Unterscheidung verschiedener Typen sog. 

Sozialer Roboter vgl. 14–20); Gransche, Bruno / Manzeschke, Arne (Hg): Das geteilte Ganze. Horizonte 
Integrierter Forschung für künftige Mensch-Technik-Verhältnisse, Wiesbaden 2020; Manzeschke, Arne: Roboter 
in der Pflege. Von Menschen, Maschinen und anderen hilfreichen Wesen, in: Ethikjournal 5 (2019), 1–11; Dietz, 
Alexander: Roboter in der Altenpflege?, in: Pastoraltheologie 103 (2014), 496–517; Henne, Melissa: Technik, die 
begeistert!? Ethische Reflexionen technischer Unterstützung in der Diakonie ausgehend vom Capabilities 
Approach von Martha Nussbaum, Baden-Baden 2019. 

59  Vgl. Hofner, Claudia u. a.: Telepsychotherapie als Chance und Herausforderung. Eine longitudinale Mixes-
Methods Studie, in: Psychotherapie Forum 25 (2021), 37–43. 

60  Vgl. die online-Beratung der Diakonie Deutschland (https://beratung.diakonie.de/themen). 
61  Vgl. Vgl. Luthe, Swantje: Seelsorge unter den Bedingungen der Mediatisierung, in: K. Merle / I. Nord, 

Mediatisierung (wie Anm. 10), 291–307; Zur Chatseelsorge vgl. das Angebot der Evangelisch-lutherischen 
Landeskirche Hannovers (https://www.landeskirche-hannovers.de/evlka-de/wir-fuer-
sie/begleiten/seelsorge/chatseelsorge). 



26 

erweiterter Form mittels der Angebote eines Digitalen Hauses der Seelsorge und Beratung der 

Evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers in Kooperation mit der EKD.62 In allen diesen 

Fällen verändern die konkreten Bedingungen des Mediums die Bereitschaft zur Teilnahme, das 

Teilnahmeverhalten wie auch die Gesprächsmöglichkeiten der Akteure. Zum anderen geht es um 

sog. KI-gesteuerte Apps und Sprachroboter. Krankenkassen werben z. B. für Apps gegen 

Depressionen, Burnout und Ängste, die nicht in jedem Fall konventionelle Therapien mit 

Psychotherapeutinnen und -therapeuten ersetzen können, aber die Zeit bis zum Therapiebeginn 

überbrücken helfen.63 Kosten werden hierfür von den Krankenkassen übernommen. Als 

Rechtsrahmen und zur Qualitätssicherung wurde im Jahr 2019 vom Bundestag das Digitale-

Versorgungs-Gesetz verabschiedet.64 Die Anforderung, fachliche Qualität wie auch die damit 

verbundene ethische Reflexion (Menschenbild, Mensch-Maschine-Interaktion, Gesundheitsapps 

als Instrument der Kostenreduktion im Gesundheitswesen u. a. m.) sicherzustellen, verlagert sich 

im Fall solcher Apps bzw. Sprachroboter von Therapeutinnen und Therapeuten auf die Teams von 

Therapeuten und Informatik-Fachleuten im Prozess der Erstellung der Algorithmen. Dem Ansatz 

einer Ethik in der Informatik kommt hier eine Schlüsselstellung zu. Forschung über diakonische 

Beratung und Seelsorge per Text- und Sprachroboter, die nur transdisziplinär leistbar wäre, ist 

bislang noch Desiderat. 

 

 

3. 4 Gemeinschaftsbildung, Kommunikation und Kirchenleitung 

 

Die Betrachtung der Digitalisierung aus medientheoretischer Sicht lässt nach Zusammenhängen 

von Medien und Formen der Gemeinschaftsbildung, der Kommunikation und der 

Leitungsherausforderungen auch in kirchenhistorischer Sicht fragen. Eine solche Rückschau ist 

aufschlussreich für die mit der Digitalisierung gegebenen Gegenwarts- und Zukunftsthemen.65 

Christusglaube entstand zunächst als Bewegung im Kontext der jüdischen Religion mit ihren 

Medien „Schrift“ (Thora) und „mündliche Lehre und Verkündigung unter leiblich Anwesenden“. 

Der Bezug auf das schriftliche Urdokument sicherte eine ortsunabhängige, aber 

auslegungsabhängige Identität der Religion. Briefe der Apostel dienten als Medium, Verkündigung, 

Lehre und Leitung auch über weite Distanzen möglich zu machen. Die Kanonbildung mit Thora, 

apostolischen Briefen und Evangelien kann als Versuch gesehen werden, Identität unter 

christlichen Gemeinden unterschiedlichen Profils und Provenienz zu sichern und Instrumente zur 

Abgrenzung zur Verfügung zu stellen. Sie setzte zudem eine Organisationsform (Synoden) voraus, 

denen die Autorität und das Recht zugesprochen wurde, für das Christentum einer bestimmten 

regionalen Ausbreitung zu sprechen. Die Kanonbildung und bestimmte Auslegungstraditionen 

korrelierten in den folgenden Jahrhunderten mit der Praxis, biblische Schriften und ihre 

Auslegungen handschriftlich zu kopieren und über ein Netzwerk der Klöster zu verbreiten. Den 

Lese- und Schreibkundigen wuchs damit eine Vorrangstellung gegenüber den Laien zu. Die 

                                                           
62  Vgl. das Haus der Digitalen Seelsorge (https://www.digihaus.online/). 
63  Vgl. Apps gegen Depressionen, Ängste und Burnout (https://www.krankenkassen.de/gesetzliche-

krankenkassen/leistungen-gesetzliche-krankenkassen/apps/depressionen/). 
64  Vgl. hierzu die Stellungnahme der Bundespsychotherapeutenkammer vom September 2019: Gesundheitsapps 

nutzen, ohne Patienten zu gefährden. Zur Digitalisierung in der Psychotherapie 
(https://www.bptk.de/gesundheits-apps-auf-wirksamkeit-pruefen/). 

65  Vgl. Gorski, Horst: Christlicher Glaube in Zeiten digitaler Kommunikation, in: ZEE 62 (2018), 263–278, insbes. 
274–278. 



27 

Reformatoren konnten auf die etwa zeitgleich entwickelte Druckkunst mit beweglichen Lettern 

zurückgreifen und zugleich die Bildung weiter Kreise der Bevölkerung vorantreiben.66 Sie fanden 

damit ideale Voraussetzungen zur Umsetzung ihrer geistlichen Einsicht des Allgemeinen 

Priestertums: Allen Christinnen und Christen sollte es möglich sein, die Heilige Schrift zu lesen 

sowie für sich selbst und in häuslichen, kirchlichen und schulischen Kontexten zu interpretieren. 

Verbunden war damit ein Kontrollverlust der römisch-katholischen Kirche über die Interpretation 

der Heiligen Schrift und eine größere Vielfalt der Formen kirchlichen Lebens, u. a. in Gestalt von 

freien kirchlichen Organisationen, insbesondere in der Zeit des Pietismus und der 

Erweckungsbewegung. Der nächste Schritt der Medienentwicklung, die Entwicklung von 

Massenmedien, zunächst im Bereich der Printmedien, dann auch im Bereich der elektronischen 

Medien Rundfunk und Fernsehen, ging einher mit einer zunehmenden Deutungsmacht der 

Massenmedien bei religiösen und kirchlichen Themen bei einer gleichzeitigen Steigerung der 

Pluralität der Positionen zu religiösen Themen, Kirche und Kirchenkritik. 

Digitale Medien schließlich ermöglichen – dies ist als zentrale Neuerung anzusehen – öffentliche 

Kommunikation durch individuelle Nutzerinnen und Nutzer. Während zunächst charismatische 

Personen mit religiöser Rede und Zeichenhandlungen öffentlich wirkten und später von der Kirche 

autorisierte Amtsträger das Recht zugesprochen wurde, Kirche in der Öffentlichkeit zu vertreten, 

während mit den Massenmedien Redaktionen in den Printmedien und elektronischen 

Massenmedien öffentliche Debatten regulierten, ist mit digitalen Medien Beteiligung an 

öffentlicher Kommunikation einer jeden Person möglich, die mit Plattformen der sog. Sozialen 

Medien umzugehen weiß. Diese individuelle religiöse Kommunikation, die zum Teil zur Bildung 

fluider Communities führt, ist erfahrungsorientiert, geht sehr frei mit Traditionselementen der 

Kirchen und Religionen um, löst sich z. T. vollständig von Positionen, Sprachspielen und 

Mitgliedschaftsregeln der Kirchen und Kirchenleitungen.67 Die Kommunikations- und 

Deutungsmacht der Institution Kirche, kirchlicher Organisationen wie auch journalistischer 

Redaktionen wird geschwächt bzw. relativiert. Über Inklusion und Exklusion in solchen 

Netzwerken entscheiden medienspezifische Regeln (u. a. Personzentrierung und Authentizität, 

Kenntnis der Regeln der Algorithmen, Kürze von Nachrichten, Emotionalität der Sprach- und 

Bildwelt). Die Institution Kirche muss sich somit nicht nur mit kirchlichen Bewegungen (z. B. 

Geistliche Gemeinschaften, Projektgruppen) und kirchlichen und diakonischen Organisationen 

(z. B. Vereine, Verbände, Stiftungen) auseinandersetzen, sondern auch die äußerst dynamische, 

freie, nicht kontrollierbare religiöse Kommunikation in den digitalen Netzen im Blick haben.68 Die 

Digitalisierung religiöser Kommunikation beschleunigt die Singularisierung religiöser 

Kommunikation, so dass die Kirchen vor der Herausforderung stehen, Identitätswahrung und 

Traditionsbezüge mit individualisierter und erfahrungsnaher religiöser Kommunikation 

auszubalancieren. Vielfach befinden sich die Kirchen hier in einem Zielkonflikt, der allerdings 

dadurch zu vermindern ist, dass im Sinne des Allgemeinen Priestertums Christinnen und Christen 

                                                           
66  Vgl. Kaufmann, Thomas: Die Druckmacher. Wie die Generation Luther die erste Medienrevolution entfesselte, 

München 2022. 
67  Vgl. Merle, Kristin: Religion in der Öffentlichkeit. Digitalisierung als Herausforderung für kirchliche 

Kommunikationskulturen, Berlin / Boston 2019; am Beispiel der Debatte um die Sterbehilfe skizziert Merle mit 
empirischer Methodik das Auseinandertreten von individueller religiöser Kommunikation und institutioneller 
Kommunikation der Kirchenleitungen zu diesem Thema. 

68  Vgl. van Oorschot, Frederike: Gemeindebilder und Kirchenverständnis. Zur (neu)eröffneten Debatte um 
Gemeinde und Ekklesiologie im Licht digitalen kirchlichen Lebens, in: Meyns, Christoph / Raatz, Georg (Hg.): 
Was braucht die Gemeinde? Zum Wechselspiel zwischen kirchlichen Transformationsprozessen und 
Ekklesiologie, Leipzig 2022, 109–126; Costanza, Christina: Digitalisierung. Vernetzung gestalten, in: Dieckmann, 
Detlef u. a. (Hg.): Führen und Leiten in der Kirche. Ein Handbuch für die Praxis, Göttingen 2023, 79–106. 



28 

ermutigt und befähigt werden, geistlich und theologisch verantwortlich in den Netzen religiös 

verantwortlich zu kommunizieren. 

Diese kommunikative Gesamtlage von Kirche und Öffentlichkeit hat erhebliche Konsequenzen 

für die Kommunikation der Kirche: Der Erhalt und die Weiterentwicklung der 

Informationstechnologie einschließlich des Datenmanagements wird zur Infrastrukturaufgabe von 

gleichem Rang wie Personalbewirtschaftung, Finanzierung und Gebäude- und 

Immobilienmanagement. Bei der kirchlichen Kommunikation muss entsprechend der 

unterschiedlichen Sozialformen kirchlichen Lebens unterschieden werden zwischen 

Mitarbeitenden-Kommunikation, Mitgliederkommunikation und Öffentlicher Kommunikation. 

Mitarbeitenden-Kommunikation ist für die Institution Kirche wie für organisationale Formen 

kirchlichen Formen essentiell. Dazu dienen Email-Kommunikation, Websites, Newsletter, Social 

Media-Kanäle u. a. m. nach einem vereinbarten Corporate Design. Mitgliederorientierung konnte 

sich bislang darauf verlassen, dass der Lauf des Kirchenjahres mit seinen Festzeiten und die Anlässe 

kirchlicher Begleitung im Lauf einer Biographie (Taufe, Konfirmation, Trauung, Jubiläen, 

Trauerfeier) bekannt waren und die Mitglieder aufgrund solcher Anlässe den Kontakt zur 

Kirchengemeinde von sich aus suchten. Diese Selbstverständlichkeiten schwinden. Kirche muss 

proaktiv die Bedeutung kirchenjahreszeitlicher Anlässe für die Mitglieder adressatenorientiert 

kommunizieren und zugleich Casus ihrer Mitglieder identifizieren, zu denen Kirche 

lebensbegleitende Angebote machen kann (neben den traditionellen Casus der Geburt, der Phase 

des Erwachsenwerdens, der Gründung einer Lebensgemeinschaft, der Phase des Alterns und 

Sterbens treten Ereignisse wie Einschulung, Eintritt in Ausbildungsgänge, berufliche Abschlüsse, 

Eintreten in den Ruhestand u. a. m.). Landeskirchen erproben hierzu Ansätze der 

Mitgliederkommunikation nach dem Modell einer Member-Journey, angelehnt an Modelle einer 

Customer-Journey. Nach einem solchen Modell werden nicht nur Basisdaten der Mitglieder erfasst 

(Name, Alter, Geschlecht, Adresse, Daten von Geburt, Taufe, Familienstand), sondern auch mit 

Daten, die von Mitgliedern erfragt werden und die aus anderen Datenquellen gewonnen, ggf. 

gekauft werden, kombiniert, so dass mittels eines Big-Data-Managements Daten zu Interessen, 

Vorlieben, Haltungen zu kirchlichen Themen oder auch zur Beteiligungs- oder 

Spendenbereitschaft gewonnen werden können.69 Solche Erkenntnisse können anschließend bei 

einer gezielten Ansprache der Person berücksichtigt werden. Dass ein solcher Ansatz der 

Mitgliederkommunikation auf Zustimmung der Mitglieder basieren und alle Voraussetzungen des 

Datenschutzes einhalten muss, ist selbstverständlich. Da die Grenzen zwischen Mitgliedern der 

Kirche und Menschen, die sich der Kirche zugehörig fühlen, ohne dass sie Mitglied oder gar getauft 

sind, immer fließender werden, lassen sich auch die Grenzen zwischen Mitgliederkommunikation 

und Öffentlicher Kommunikation immer weniger scharf ziehen. Unter Öffentlicher 

Kommunikation im digitalen Raum ist einerseits die Kommunikation in einer Öffentlichkeitsarbeit 

der Kirche zu verstehen, die die Arbeit der Kirche im Aufmerksamkeitsspektrum der Öffentlichkeit 

präsent hält und versucht, Kontakt und Bindung zu Adressaten herzustellen (insbes. durch 

Website, Auftritte bei Social Media-Plattformen), andererseits die Ausübung der Öffentlichen 

Verantwortung der Kirche durch Teilnahme an Diskursen zu gesellschaftlich relevanten Themen 

durch Kirchenleitungen und fachlichen Beiträgen kirchlicher Einrichtungen und Werke. Darüber 

hinaus haben Kirchen ihre publizistischen Aktivitäten auch mittels digitaler Medien auszuüben 

(z. B. Posts bzw. Tweets in Social-Media-Kanälen, Video-Beiträge und Podcasts im Evangelischen 

Pressedienst). Alle diese Kommunikationsformen öffentlicher Kommunikation folgen der 

                                                           
69  Erste Schritte eines solchen Ansatzes werden in einem Projekt der Evangelischen Kirche in Württemberg getan: 

Projekt Member Journey (https://www.member-journey-kirche.de). 



29 

Entwicklung und Vervielfältigung der Formen öffentlicher Kommunikation in Gesamtgesellschaft 

wie in Kirche. 

 

 

3. 5 Öffentliche Verantwortung 

 

Einige der anthropologischen, gesellschaftlichen, technologischen und kulturellen 

Voraussetzungen und Konsequenzen des Digitalisierungsprozesses wurden in Abschnitt 2 

skizziert. Aufgabe der Kirche ist es, diese Voraussetzungen und Konsequenzen in theologischer 

Perspektive zu interpretieren und in öffentlichen Diskursen zu vertreten.70 Aufgrund der 

Durchdringung nahezu aller Lebensbereiche durch digitale Technologie ist das Feld dieser 

Interpretationen unüberschaubar. Die Denkschrift der EKD „Freiheit digital“71 versucht, 

theologisch zentrale Themenfelder zu identifizieren und zu interpretieren, indem 

Digitalisierungsphänomene aus der Perspektive der Zehn Gebote gesehen werden. Diesem – hier 

nur als exemplarisch zu bezeichnenden – Ansatz soll hier gefolgt werden. 

Eine transdisziplinäre Sicht auf digitale Medien aus technikwissenschaftlicher wie aus 

theologischer Sicht zeigt die Bedeutung der Unterscheidung von Gott und Mensch, Schöpfer und 

Geschöpf, Absolutem und Relativem, Unbegrenztem und Begrenztem, Heilschaffendem und 

Wohlschaffenden, einem Menschenwürde-konstituierenden Gott und Menschenwürde-

anerkennende Menschen, einem Freiheit-Gewährendem und zur Freiheit Berufenen. Wo digitalen 

Technologien entweder göttliche Eigenschaften zugeschrieben wird (Allmacht, Allwissenheit, Heil-

schaffendes Potential etc.) oder auch durch diese Technologien die relative Freiheit des Menschen 

eingeschränkt oder sogar negiert wird, ist die Grenze der Verantwortbarkeit überschritten. Positiv 

gewendet: Die Unterscheidung von Gott und Mensch konstituiert die Möglichkeit des Menschen, 

aus Glauben, auf Basis geschenkter Gewissheiten und Überzeugungen digitale Medien 

verantwortlich zu entwickeln und mit diesen Medien das individuelle und soziale Leben 

verantwortlich zu gestalten. 

Digitale Medien ermöglichen eine Vielfalt der Selbstinszenierungen. Insbesondere soziale 

Medien geben den Nutzerinnen und Nutzern umfangreiche Möglichkeiten in die Hand, eigene 

Macht, Schönheit, Kompetenz etc. darzustellen, nach Resonanz zu suchen und diese zu steigern 

und Anerkennung in Communities wie in der breiten Öffentlichkeit zu gewinnen.72 Die Botschaft 

von der unbedingten Rechtfertigung der Person im Glauben schenkt Freiheit, mit diesen 

Möglichkeiten verantwortlich umzugehen. Zugleich können die technischen Möglichkeiten dazu 

verführen, durch Selbstinszenierung unbedingte Anerkennung zu suchen. Solche Erwartungen 

können nur enttäuscht werden. Und trotzdem werden Algorithmen entwickelt, die bestimmte 

                                                           
70  Vgl. die Darstellung der verschiedenen Ansätze einer Öffentlichen Theologie (Wolfgang Huber; Heinrich Bedford-

Strohm), eines Öffentlichen Protestantismus (Christian Albrecht; Reiner Anselm), einer Öffentlichen Kirche 
(Thomas Schlag): Körtner, Ulrich H. J. / Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Räume 
Öffentlicher Theologie. Wissenschaft – Kirche – Diakonie, Leipzig 2020. Zur Thematisierung der Digitalisierung 
in Ansätzen der Öffentlichen Theologie: Bedford-Strohm, Jonas / Höhne, Florian/ Zeyer-Quattlender, Julian 
(Hg.): Digitaler Strukturwandel der Öffentlichkeit. Interdisziplinäre Perspektiven auf politische Partizipation im 
Wandel, Baden-Baden 2019. 

71  Freiheit digital (wie Anm. 8). 
72  Vgl. Altmeyer, Martin: Auf der Suche nach Resonanz. Wie sich das Seelenleben in der digitalen Moderne verändert, 

Göttingen 22016; Ernst, Christina: Mein Gesicht zeig ich nicht auf Facebook. Social Media als Herausforderung 
theologischer Anthropologie, Göttingen 2015. 



30 

Selbstinszenierungen, die unrealistische Selbstbilder verstärken oder auch religiösen Charakter 

annehmen können, stimulieren. Diese Phänomene gilt es mit hinreichender Sachkenntnis 

(Medienkompetenz) und hinreichender Menschen- und Selbstkenntnis sensibel zu erkennen. 

Leitfrage bei Phänomenen der Identitätsbildung im Umgang mit digitalen Medien kann auch hier 

sein: Wie kann die Freiheit des Menschen erhalten, gestärkt und gestaltet werden? 

Digitale Medien verändern Kommunikation – auch in religiöser Hinsicht. Vor dem 

medientheoretisch skizzierbaren Hintergrund, dass Kommunikation soziale Funktionen der 

Beziehungsgestaltung erfüllt, Identitäten von Menschen formt sowie 

Wirklichkeitswahrnehmungen prägt, wird deutlich, wie gravierend digitale Medien die Bildung von 

individueller Identität, sozialer Beziehungen und Kultur beeinflussen – einschließlich der jeweiligen 

religiösen Dimension. Dies verändert religiöse Kommunikation in einer Gesellschaft und fordert 

die Kommunikation der Kirchen heraus. Zum einen hat Kirche religiöse Kommunikation, die sich 

nicht der durch Kirche und Theologie geprägten Formatierung fügt, zu fördern (s. o.), zum anderen 

kann Kirche die eigenen Kommunikationsformen erweitern. Das Feld ist weit: Es reicht von 

mediengerechten Verkündigungsformaten über mediengestützte Seelsorge bis hin zu digital 

unterstützter diakonischer und pädagogischer Arbeit sowie Gemeinschaftsbildung. 

Digitale Technologie ist ortsunabhängig, kennt keine zeitlichen Rhythmen und ist potentiell 

kulturinvariant. Dies eröffnet Freiheit: Digital gestützte Kommunikation kann räumliche 

Entfernungen überbrücken und Nähe zu Menschen herstellen, die weit entfernt leben. Sie kann 

global Kommunikation oder digitale Arbeit vernetzen, ohne auf Tag-Nacht-Rhythmen oder auf 

Werk-Feiertags-Rhythmen Rücksicht zu nehmen. Kommunikation ist zwischen Menschen 

unterschiedlichster kultureller Prägung möglich. Damit wird die Größe der Aufgabe deutlich, mit 

digitalen Medien verantwortungsbewusst umzugehen, weil ein verantwortliches Umgehen mit 

Nähe und Distanz, mit Unterscheidungen von Werk- und Feier-/Sonntagen sowie mit kultureller 

Vielfalt Lebensqualität erhöhen und Freiheitsräume erweitern kann. Konkret wird dies z. B. in 

einem bewussten Umgang mit unmittelbar-leiblicher oder medialer Kopräsenz, bewusst gesteuerter 

medialer Erreichbarkeit sowie Sensibilität für die kultureller Prägekraft der Medien wie auch 

umgekehrt von technologischer Prägung von Kulturen durch digitale Medien. 

Digitale Technologie verbindet nicht nur synchron global Menschen und Gesellschaften, 

sondern schaffen auch Möglichkeiten der diachronen Kommunikation: Digitale Medien können 

einen großen Beitrag zur Nachhaltigkeit und damit zu Leben erhaltenden und Leben 

unterstützenden Wirtschafts- und Lebensformen leisten, indem Erfahrungen der Vergangenheit 

aufgenommen, in der Gegenwart global und kulturübergreifend miteinander in Verbindung 

gebracht und bei der Gestaltung von Politik und Wirtschaft nach dem Leitbild einer nachhaltigen 

Zukunftsgestaltung (vgl. UN-Charta) eingebracht werden. Digitale Technologie kann dazu helfen, 

soziale Sicherungssysteme generationengerecht zu gestalten, Nahrungsmittelversorgung global zu 

verbessern, Ressourcenverbrauch weltweit zu minimieren u. v. a. m. Zugleich fördert die globale 

Konnektivität digitaler Technologie die Beschleunigung von Wirtschaftsprozessen mit ihrem 

Ressourcenverbrauch und anderen ökologischen und sozialen Folgen, die nicht im Sinne der 

Nachhaltigkeitsziele als nachhaltig zu bezeichnen sind. Für Kirche und Diakonie ergeben sich 

Aufgaben, auf Chancen des Einsatzes digitaler Technologie für eine nachhaltige Gestaltung der 

Gesellschaft und Wirtschaft und zugleich auf die globalen Zusammenhänge von Digitalisierung 



31 

und Nachhaltigkeit in ihrer Ambivalenz hinzuweisen und das eigene Handeln, z. B. in der Arbeit 

der weltweiten Ökumene zu berücksichtigen.73 

Digitale Technologie verändert auch das individuelle und intime Beziehungsleben. Die Vielfalt 

leiblich-präsentischer Beziehungen, medial gestalteter Beziehungen, z. B. durch Briefe und Telefon, 

wird um die Beziehungsgestaltung im digitalen Raum, die durch die Funktionsweise dieses Raums 

ein spezifisches Gepräge erhält, erweitert. Hier geht es um das weite Feld der Beziehungsgestaltung 

durch Social Media-Kommunikation, dann aber auch um spezielle Formen der netzspezifischen 

Beziehungsgestaltung wie Online-Dating-Services und -Partnervermittlungen, um „Ghosting“, 

einen plötzlichen Beziehungsabbruch zu einer Person ohne vorangehende Erklärung, um Online-

Pornographie, Cybersexualität, Sexroboter u. a. m.74 Überfällige sexualethische Reflexionen in 

Kirche und Theologie müssen hier verbunden werden mit medienethischen Überlegungen – die 

Debatte hierzu steht in den Anfängen. 

Wirtschaft und Arbeitswelt werden durch digitale Technologie schon seit Jahren erheblich 

transformiert. Die EKD-Denkschrift formuliert:  

 

Die Digitalisierung verändert die gesamte wirtschaftliche Wertschöpfungskette in Industrie, Handel und 

Dienstleistungen grundlegend: Just-in-Time-Logistik, vernetzte Fabriken, Blockchain, elektronische Spekulation und 

Hochgeschwindigkeitshandel, Crowd- und Cloudworking oder Ressourcenoptimierung sind nur einige Phänomene.75 

 

Grundlagen der Ökonomik und des Sozialstaatsgedankens müssen neu konzipiert werden, wenn 

z. B. durch Data-Mining neues Eigentum entsteht oder Arbeitsformen im globalen Netz nicht 

mehr von sozialen Sicherungssystemen erfasst werden, die an Prozessen innerhalb von 

Nationengrenzen orientiert sind.76 Bekannte Phänomene wie Monopolbildungen haben im Bereich 

der Digitalunternehmen eine solche wirtschaftliche, soziale und politische Bedeutung, dass sie 

eigene Antworten erfordern. Soziale Sicherung muss international gestaltet werden, wenn unter 

Bedingungen von Crowd-Working, Plattform-Monopolen und mobilem Arbeiten gerechte 

Teilhabe als sozialethischer Wert festgehalten werden soll.77 

Digitale Technologie verändert Wahrnehmung durch medienspezifische 

Aufmerksamkeitslenkung sowie soziale Praktiken der Mediennutzerinnen und -nutzer und somit 

individuelle wie gesellschaftliche Kommunikation im Ganzen.78 Kommunikation unter leiblicher 

Kopräsenz nimmt ab, mediale Kommunikation nimmt zu, Kommunikation Einzelner in der 

Öffentlichkeit und kommunikative Vernetzung werden wesentlich erleichtert. Kommunikation 

Einzelner im öffentlichen Raum geschieht frei von redaktionellen Filtern, was einerseits 

Benachteiligte und Marginalisierte im öffentlichen Raum stärkt, andererseits aber auch die 

Verbreitung von Fake News und Extrempositionen sowie emotionalisierter Botschaften mit 

hohem Erregungspotential befördert. All dies hat Auswirkungen auf die Kommunikationskultur 

                                                           
73  Schöne neue Welt? Menschenrechte und Digitalisierung, Hannover 2019; Hilbig, Sven (Brot-für-die-Welt): 

Digitalisierung für alle, weltweit und fair, Download: Digitalisierung (https://www.brot-fuer-die-
welt.de/themen/digitalisierung/). 

74  Vgl. Bendel, Oliver: Sexroboter und Robotersex aus Sicht der Ethik, in: Otto, Philipp / Graf, Eike: 3TH1CS. Die 
Ethik der digitalen Zeit, Berlin 2017, 30–42. 

75  Freiheit digital (wie Anm. 8), 173. 
76  Vgl. Meireis, Torsten: Digitalisierung und Wirtschaft 4.0 – Herausforderungen für eine Ethik der Arbeit, in: ZEE 

61 (2017), 222–239. 
77  Vgl. Lange, Joachim / Wegner, Gerhard (Hg.): Beruf 4.0. Eine Institution im digitalen Wandel, Baden-Baden 2019. 
78  Vgl. Pörksen, Bernhard: Die große Gereiztheit. Wege aus der kollektiven Erregung, München 2018. 



32 

der Gesellschaft: Der Korridor der gesellschaftlich akzeptierten Sichtweisen weitet sich, der 

professionelle Journalismus gerät unter Druck, personalisierte Inhalte werden vor Sachinhalten 

bevorzugt kommuniziert, Plattformen lenken mit ökonomischem Interesse mittels Algorithmen, 

die sich – anders als bei redaktioneller und journalistischer Arbeit – einer Kontrolle entziehen. 

Politische Diskurse können auf eine neue Weise gelenkt bzw. manipuliert werden können. 

Ehrlichkeit, Wahrheitsgemäßheit, situative Transparenz und Vertraulichkeit, Beziehungs- und 

Nächstenorientierung sind ethische Eckpunkte einer Kommunikationskultur der theologischen 

und kirchlichen Tradition, die auf das Feld der digitalen Medien zu beziehen sind. 

Menschliches Begehren ist lebensnotwendig und zugleich das Einfallstor für selbstbezügliches 

Handeln, das die Freiheit des Einzelnen einschränkt und destruktive Auswirkungen auf das soziale 

Umfeld hat. Dieses Begehren prägt sich mit all seiner Ambivalenz im digitalen Raum in spezifischer 

Weise aus. Auf der einen Seite kann Teilhabe durch eine digital gestützte verbesserte Versorgung 

mit Lebensmitteln und Konsumartikeln jeder Art gefördert werden, auf der anderen Seite kann 

einem wenig nachhaltigem Lebensstil durch personalisiertes Marketing und einen Konsumkomfort 

(Preisvergleichsportale, Bestellmöglichkeiten an 24 Stunden am Tag und 7 Tagen der Woche) 

Vorschub geleistet werden. Im digitalen Raum ergeben sich vielfache Möglichkeiten, diesem 

Begehren, das immer auch Einfluss auf die Identitätsbildung hat, in der 

Wirklichkeitswahrnehmung, der Kommunikation wie auch im wirksamen Handeln nachzugehen. 

Zugleich beeinflusst es die Identitätsbildung, wenn im digitalen Raum Wahrnehmung, 

Kommunikation und Handlungsoptionen so gelenkt und präsentiert werden, dass Mechanismen 

des ‚Habenwollens“, Angst, ausgeschlossen zu sein und Angst um Anerkennung die 

Kommunikation im Netz und die Identitätsbildung bestimmen. Verkündigung der Rechtfertigung 

aus Glauben, medienethische Bildung zu einem verantwortlichen, Freiheit fördernden Umgang mit 

digitalen Medien und netzpolitisches Engagement für Regeln der Transparenz zu Funktionsweisen 

von Algorithmen sowie für Datenschutz sind Aufgaben für Kirche in ihrer Arbeit der 

Verkündigung, Bildung und öffentlichen Verantwortung. 

 

 

4. Abschluss und Ausblick 

 

Kirche ist Kommunikation – Kommunikation des Evangeliums in leiblicher Kopräsenz, in 

brieflicher Korrespondenz, mittels Schriften, Büchern und Massenmedien, seit wenigen 

Jahrzehnten auch im Internet und mittels mobiler Smartphones. Jede dieser medialen 

Errungenschaften eröffnet Möglichkeiten von Praktiken religiöser Kommunikation und 

spezifischer Formen kirchlichen Lebens. Die Arbeit der evangelischen Kirche ist – insbesondere 

im deutschsprachigen Kontext – bislang noch stark von mündlicher Rede und gedrucktem Wort 

geprägt. Doch das Medium ist nicht die Botschaft. Die Kirche steht vor der Herausforderung, die 

digitalen Medien in technikwissenschaftlicher wie medientheoretischer und -ethischer Weise 

hinreichend zu verstehen, um sie für die Kommunikation der Botschaft in verantwortlicher Weise 

einzusetzen – ergänzend zu den etablierten Medien. Digitalisierung durchdringt nahezu alle 

Lebensbereiche, global, mit einer hohen Entwicklungsdynamik. Diese epochale Entwicklung 

theologisch zu reflektieren und den verantwortlichen Einsatz digitaler Medien in der Arbeit von 

Kirche und Diakonie mitzugestalten, erscheint als große Aufgabe, die mit Impulsen aus der 

Kirchenleitung kräftig zu unterstützen ist. 



33 

II. Öffentliche Verantwortung der Kirche 

 

1. Öffentliche Überlegungen zum assistierten Suizid in der evangelischen Kirche  

und der Diakonie im Anschluss an das Urteil des Bundesverfassungsgerichts 

zum § 217 StGB und zur Aufhebung des Verbots der geschäftsmäßigen Förderung  

der Selbsttötung vom 26. Februar 2020 

 

Anne-Kathrin Pappert und Daniel Burchardt 

 

1. Hintergrund 

 

Bis ins Jahr 2015 blieb in Deutschland der assistierte Suizid gesetzlich ungeregelt. In strafrechtlicher 

Hinsicht war die Beihilfe zur Selbsttötung unbeachtlich, da es an einer strafbaren Haupttat fehlte, 

an die die Strafbarkeit einer möglichen Beihilfe anknüpfen könnte. Denn die Selbsttötung ist nicht 

strafbar. Aufgrund des zunehmend offensiveren Auftretens verschiedener 

Sterbehilfeorganisationen entschied sich der Gesetzgeber indes dazu, der Beihilfe zur Selbsttötung 

ein gesetzliches Korsett zu geben. Mit dem neu geschaffenen § 217 StGB (die Ziffer war seit der 

Abschaffung des Paragraphen zur Kindstötung im Jahre 1998 frei) war die Suizidassistenz fortan 

ohne Ausnahme strafbar, wenn sie geschäftsmäßig erfolgte. Unter Geschäftsmäßigkeit, ein Begriff, 

den das Strafrecht selbst nicht legal definiert, war keinesfalls allein das Handeln unter 

Gewinnerzielungsabsicht bzw. gewerbliches Handeln zu verstehen. Vielmehr galt (und gilt) als 

geschäftsmäßig, was auf Wiederholungsabsicht angelegt ist. Insbesondere die 

Sterbehilfeorganisationen, die ihr Angebot an die unbestimmte Allgemeinheit richteten, standen 

damit im Fokus der Vorschrift. Diese lautete bis zur Unvereinbar- und Nichtigkeitserklärung durch 

das Bundesverfassungsgericht (BVerfG) im Februar 2020: 

 

§ 217 Geschäftsmäßige Förderung der Selbsttötung 

(1) Wer in der Absicht, die Selbsttötung eines anderen zu fördern, diesem hierzu geschäftsmäßig die Gelegenheit 

gewährt, verschafft oder vermittelt, wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder mit Geldstrafe bestraft. 

(2) Als Teilnehmer bleibt straffrei, wer selbst nicht geschäftsmäßig handelt und entweder Angehöriger des in Absatz 

1 genannten anderen ist oder diesem nahesteht. 

 

Bereits die vor Einführung dieser Vorschrift im Bundestag geführte Debatte gab einem breitem 

Meinungsspektrum Raum. Zwar stimmte der deutlich größere Teil der Beiträge darin überein, der 

Strafbarkeit den Vorzug zu geben. Als exemplarisch kann dabei etwa der Redebeitrag des CDU-

Politikers Hermann Gröhe vom 6. November 2015 im Bundestag gelten, der im Einsatz des 

Strafrechts zur Abwehr der geschäftsmäßigen Suizidbeihilfe die  

 

Verteidigung der Rechtsschutzorientierung [der] Verfassungsordnung  



34 

 

sah. Entsprechend groß war im Parlament dann auch die Zustimmung zum Gesetzentwurf, und 

zwar mit 360 Ja-Stimmen gegenüber 233 Nein-Stimmen bei neun Enthaltungen. 

 Allerdings waren auch seinerzeit schon Stimmen vertreten, die die vollständige Freigabe 

forderten. Als Beispiel kann ein Auszug aus dem Debatten-Beitrag des mittlerweile verstobenen 

Abgeordneten Peter Hintze (CDU) gelten:  

 

In einem freiheitlichen Rechtsstaat muss man mit dem Strafrecht sehr vorsichtig umgehen. Ich frage mich auch: Was 

ist das für ein Menschenbild, von dem wir hier eben in zwei Reden gehört haben, das nur von fremdbestimmten 

Menschen ausgeht, die nicht wissen, was sie tun und was für sie gut oder richtig ist? 

 

Die Strafbarkeit der geschäftsmäßigen Suizidbeihilfe wurde gleichwohl Wirklichkeit. Daher sahen 

sich Sterbewillige, allzumal schwer und aussichtlos erkrankte Menschen, vor die Wahl gestellt, ihr 

Leiden entweder zu ertragen, Sterbehilfe im Ausland zu suchen oder auf die sogenannten 

Brutalmethoden, also einen Zug, ein Hochhaus, eine Überdosis an Schlaftabletten o. ä. zu setzen. 

Auf professionelle Hilfe beim Suizid zurückzugreifen, war ihnen fortan durch das Strafrecht de 

facto versperrt.  

 Soweit Gerichte, wie etwa das Bundesverwaltungsgericht,1 zumindest einen Anspruch schwer 

und unheilbar Erkrankter darauf postulierten, Zugang zu letal wirkenden Betäubungsmitteln 

bekommen zu müssen, wurden entsprechende Vorstöße durch eine (verfassungswidrige) 

untersagende Weisung des Bundesministers für Gesundheit (seinerzeit Jens Spahn, CDU) an das 

für entsprechende Ausnahmebewilligungen zuständige Bundesinstitut für Arzneimittel und 

Medizinprodukte konterkariert. 

 

 

2. Das Urteil des Bundesverfassungsgerichts 

 

Schon bald wurde daher vor dem BVerfG von verschiedener Seite Beschwerde gegen die 

Strafvorschrift eingelegt. Unter den Beschwerdeführer:innen fanden sich nicht zuletzt auch 

Vertreter:innen der Palliativmedizin, was wohl zur Popularität der nicht abbrechenden Debatte im 

Allgemeinen und des Beschwerdeverfahrens im Besonderen beitrug.2 Mittlerweile war klar 

geworden, dass nicht nur Sterbehilfeorganisationen, sondern etwa auch Ärzt:innen von der 

Regelung betroffen waren, wenn sie mehr als nur einmal Beihilfe zur Selbsttötung leisteten bzw. 

unter bestimmten Umständen leisten wollten.  

                                                           
1  BVerwGE 158, 142. 
2  Vgl. Wunder, Michael: Zum Freiheitsversprechen in der Debatte um die Suizidassistenz, in epd-Dokumentation 

42/2022, 44–50, 44. 



35 

 In seinem Urteil vom 26. Februar 20203 betont das BVerfG das vom allgemeinen 

Persönlichkeitsrecht (Art. 2 Abs. 1 i. V. m. Art. 1 Abs. 1 GG)4 umfasste Recht auf ein 

selbstbestimmtes Sterben als Ausdruck persönlicher Autonomie:  

 

Das Recht auf selbstbestimmtes Sterben schließt die Freiheit ein, sich das Leben zu nehmen. Die Entscheidung des 

Einzelnen, seinem Leben entsprechend seinem Verständnis von Lebensqualität und Sinnhaftigkeit der eigenen 

Existenz ein Ende zu setzen, ist im Ausgangspunkt als Akt autonomer Selbstbestimmung von Staat und Gesellschaft 

zu respektieren.  

 Die Freiheit, sich das Leben zu nehmen, umfasst auch die Freiheit, hierfür bei Dritten Hilfe zu suchen und Hilfe, 

soweit sie angeboten wird, in Anspruch zu nehmen.5 

 

Aufgrund der getroffenen tatsächlichen Feststellungen des BVerfG blieb nach dem Erlass des 

§ 217 StGB keine ausreichende tatsächliche Möglichkeit, die vorbezeichneten Freiheiten in 

Anspruch zu nehmen. Im achten Leitsatz seiner Entscheidung führte das BVerfG daher aus: 

 

Das Verbot der geschäftsmäßigen Förderung der Selbsttötung in § 217 Abs. 1 StGB verengt die Möglichkeiten einer 

assistierten Selbsttötung in einem solchen Umfang, dass dem Einzelnen faktisch kein Raum zur Wahrnehmung seiner 

verfassungsrechtlich geschützten Freiheit verbleibt. 

 

Das BVerfG stellte hinsichtlich der Verfassungswidrigkeit also nicht auf dogmatische 

Schwierigkeiten einer Strafbarkeit der Beihilfe zur Selbsttötung ab; es hielt den Einsatz des 

Strafrechts in diesem Zusammenhang durchaus für möglich. Die Schutzpflicht des Staates für die 

Autonomie Suizidwilliger sowie für das Leben könne grundsätzlich eine (auch abstrakte) 

strafrechtliche Regelung des Sachverhaltes rechtfertigen.6 Aus den Feststellungen des BVerfG folgt 

also gerade nicht, dass es dem Gesetzgeber von Verfassungswegen untersagt ist, die Suizidhilfe zu 

regeln. Im Gegenteil sieht das Gericht weiten Raum und einigen Anlass zur Regelung:  

 

Der Gesetzgeber darf […] einer Entwicklung entgegensteuern, welche die Entstehung sozialer Pressionen befördert, 

sich unter bestimmten Bedingungen, etwa aus Nützlichkeitserwägungen, das Leben zu nehmen. Der Einzelne darf – 

auch jenseits konkreter Einflussnahmen durch Dritte – nicht der Gefahr gesellschaftlicher Erwartungshaltungen 

ausgesetzt sein. Zwar kann Willensfreiheit nicht damit gleichgesetzt werden, dass der Einzelne bei seiner Entscheidung 

in vollkommener Weise frei von äußeren Einflüssen ist. Menschliche Entscheidungen sind regelmäßig von 

gesellschaftlichen und kulturellen Faktoren beeinflusst; Selbstbestimmung ist immer relational verfasst. Da der Schutz 

des Lebens dem Einzelnen von der Verfassung als nicht rechtfertigungsbedürftiger Selbstzweck zugesagt ist und er 

auf der unbedingten Anerkennung der Person in ihrer bloßen Existenz beruht, darf und muss der Gesetzgeber aber 

gesellschaftlichen Einwirkungen wirksam entgegentreten, die als Pressionen wirken können und das Ausschlagen von 

Suizidangeboten rechtfertigungsbedürftig vonseiten Dritter erscheinen lassen. Entsprechend kann er Vorkehrungen 

                                                           
3  2 BvR 2347/15. 
4  Die Verortung dieses Rechts, das durchaus bereits vor der bundesverfassungsgerichtlichen Entscheidung diskutiert 

wurde, hat Neuerungswert, vgl. dazu etwa Lindner, Josef Franz: Verfassungswidrigkeit des – kategorischen – 
Verbots ärztlicher Suizidassistenz, in: NJW 66 (2013), 136–139. 

5  So lauten die Leitsätze 1b und 1c der Entscheidung.  
6  Siehe schon LS 4 sowie Rz. 268.  



36 

treffen, dass Personen nicht in schweren Lebenslagen in die Situation gebracht werden, sich mit solchen Angeboten 

auch nur näher befassen oder sich hierzu explizit verhalten zu müssen.7 

 

In diesem Zusammenhang ist für das BVerfG ohnehin entscheidend, dass der Suizidentschluss 

selbstbestimmt ist, also auf einen autonom gebildeten, freien Willen zurückgeht.8 Das sei nach dem 

Gericht dann der Fall,  

 

wenn der Einzelne seine Entscheidung auf der Grundlage einer realitätsbezogenen, am eigenen Selbstbild 

ausgerichteten Abwägung des Für und Wider trifft. Eine freie Suizidentscheidung setzt hiernach zunächst die Fähigkeit 

voraus, seinen Willen frei und unbeeinflusst von einer akuten psychischen Störung bilden und nach dieser Einsicht 

handeln zu können. In der Rechtsprechung des BVerfG ist anerkannt, dass der Freiheitsanspruch nicht losgelöst von 

der tatsächlichen Möglichkeit zu freier Willensentschließung beurteilt werden kann. Des Weiteren müssen dem 

Betroffenen alle entscheidungserheblichen Gesichtspunkte tatsächlich bekannt sein. Erforderlich ist, dass er über 

sämtliche Informationen verfügt, er also in der Lage ist, auf einer hinreichenden Beurteilungsgrundlage realitätsgerecht 

das Für und Wider abzuwägen. Eine freie Willensbildung setzt hierbei insbesondere voraus, dass der 

Entscheidungsträger Handlungsalternativen zum Suizid erkennt, ihre jeweiligen Folgen bewertet und seine 

Entscheidung in Kenntnis aller erheblichen Umstände und Optionen trifft. Insoweit gelten dieselben Grundsätze wie 

bei einer Einwilligung in eine Heilbehandlung. Auch hier müssen dem Betroffenen – um eine eigenverantwortliche 

und selbstbestimmte Entscheidung treffen zu können – die für die Einwilligung wesentlichen Umstände, einschließlich 

bestehender Alternativen, bekannt sein. Voraussetzung ist zudem, dass der Betroffene keinen unzulässigen 

Einflussnahmen oder Druck ausgesetzt ist. Schließlich kann von einem freien Willen nur dann ausgegangen werden, 

wenn der Entschluss, aus dem Leben zu scheiden, von einer gewissen „Dauerhaftigkeit“ und „inneren Festigkeit“ 

getragen ist.9  

 

Käme also eine (auch) strafrechtliche Regelung der Materie aus verfassungsrechtlichen Gründen 

zur Umsetzung des vom BVerfG im vorliegenden Zusammenhang ausdrücklich anerkannten 

Zweckverwirklichungsbedürfnisses durchaus in Betracht, ging das BVerfG aber aufgrund der ihm 

vorgelegten Tatsachenberichte davon aus, dass die Wirkung des hier eingesetzten Strafrechts im 

Ergebnis dazu führe, dass wiederum die Verwirklichung der verfassungsrechtlich garantierten 

Freiheit des Einzelnen nicht hinreichend sichergesellt sei:10 Da nach heutiger Grundrechtsdogmatik 

nicht nur unmittelbare und finale Eingriffe in grundrechtliche Freiheiten rechtfertigungsbedürftig 

sind, reicht die abschreckende De-facto-Wirkung des § 217 StGB aus, um grundrechtlichen Schutz 

auszulösen, sofern dieser nicht gerechtfertigt werden kann. Für die Möglichkeit der Rechtfertigung 

muss dem vom BVerfG dem Einzelnen zugesprochenen Recht, sein Leben selbstbestimmt zu 

beenden, aber hinreichend Raum zur Entfaltung verbleiben.11 Und gerade dies war bei Geltung des 

§ 217 StGB nach Dafürhalten des BVerfG nicht mehr der Fall. Daher kam das BVerfG zu dem 

Ergebnis, dass dieses Recht des Einzelnen durch die Strafvorschrift unangemessen eingeschränkt 

und damit im Ergebnis nicht gerechtfertigt sei. 

 

                                                           
7  BVerfG (wie Anm. 3), Rz. 235.  
8  Ebda., Rz. 240. 
9  Ebda., , Rz. 241–244. Die Verweise des Gerichts werden nicht mitzitiert. 
10  Siehe insbesondere Rz. 281. 
11 So die Pressemittelung des Bundesverfassungsgerichts https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/ 

Pressemitteilungen/DE/2020/bvg20-012.html (Abruf 23. November 2022). 



37 

Die von der Vorschrift ausgehende Einschränkung des aus dem allgemeinen Persönlichkeitsrecht abzuleitenden Rechts 

auf selbstbestimmtes Sterben ist jedenfalls nicht angemessen. Einschränkungen individueller Freiheit sind nur dann 

angemessen, wenn das Maß der Belastung des Einzelnen noch in einem vernünftigen Verhältnis zu den der 

Allgemeinheit erwachsenden Vorteilen steht. Dieses Maß überschreitet die von § 217 StGB für den Sterbewilligen 

ausgehende Belastung. Die Strafbarkeit der geschäftsmäßigen Förderung der Selbsttötung hat zur Folge, dass das Recht 

auf Selbsttötung als Ausprägung des Rechts auf selbstbestimmtes Sterben in bestimmten Konstellationen faktisch 

weitgehend entleert ist. Dadurch wird die Selbstbestimmung am Lebensende in einem wesentlichen Teilbereich außer 

Kraft gesetzt, was mit der existenziellen Bedeutung dieses Grundrechts nicht in Einklang steht.12 […] Die Regelung 

des § 217 StGB ist zwar auf eine bestimmte – die geschäftsmäßige – Form der Förderung der Selbsttötung beschränkt. 

Auch der damit einhergehende Verlust an Autonomie ist aber jedenfalls so weit und so lange unverhältnismäßig, wie 

verbleibende Optionen nur eine theoretische, nicht aber die tatsächliche Aussicht auf Selbstbestimmung bieten. Die 

autonomiefeindliche Wirkung des § 217 StGB wird gerade dadurch intensiviert, dass dem Einzelnen in vielen 

Situationen jenseits geschäftsmäßiger Angebote der Suizidhilfe keine verlässlichen realen Möglichkeiten verbleiben, 

einen Entschluss zur Selbsttötung umzusetzen.13 

 

Die Rechtsordnung muss nach Auffassung des BVerfG insgesamt so gestaltet sein, dass dem 

 

Einzelnen […] die Freiheit [verbleibt], auf die Erhaltung des Lebens zielende Angebote auszuschlagen und eine seinem 

Verständnis von der Sinnhaftigkeit der eigenen Existenz entspringende Entscheidung, das eigene Leben mithilfe 

bereitstehender Dritter zu beenden, umzusetzen.14 

 

Dies entspräche einem  

 

zwingend zu wahrenden Entfaltungsraum[s] autonomer Selbstbestimmung.15 

 

Ein grundsätzlicher Verweis des Einzelnen kommt nach dem BVerfG weder auf die 

Palliativmedizin,16 noch auf ein Ausweichen ins Ausland17 in Betracht. Dass es keinen Verweis auf 

unsichere und drittgefährdende Brutalmethoden (wie etwa den Fenstersturz) geben kann, versteht 

sich zudem von selbst. 

 Bei aller Betonung des zugunsten des Einzelnen als notwendig anzunehmenden 

Entfaltungsraums zeigt das BVerfG aber insgesamt auf, dass dem Gesetzgeber zur Sicherung der 

Selbstbestimmung ein Strauß von Möglichkeiten der Regulierung offenstehen; davon umfasst sind 

auch die Regelung prozeduraler Sicherungsmechanismen, Aufklärungs- und Wartepflichten oder 

Erlaubnisvorbehalte. Dabei hat der Gesetzgeber auch die Möglichkeit, entsprechend der jeweiligen 

Lebenssituation der suizidwilligen Person unterschiedliche Anforderungen an den Nachweis der 

Ernsthaftigkeit und Dauerhaftigkeit des Selbsttötungswillens zu stellen. 

                                                           
12  BVerfG (wie Anm. 3), Rz. 264.  
13  Ebda., , Rz. 280. 
14  Ebda, Rz. 277. 
15  Ebda, Rz. 278. 
16  Ebda., Rz. 299: „Eine Pflicht zur Inanspruchnahme palliativmedizinischer Behandlung besteht nicht“. 
17  Ebda., Rz. 300: „Der Staat hat den erforderlichen Grundrechtsschutz gemäß Art. 1 Abs. 3 GG innerhalb der 

eigenen Rechtsordnung zu gewährleisten“. 



38 

 Hinsichtlich seiner Feststellungen zur Reichweite des Rechtes auf assistierten Suizid kann sich 

das BVerfG durchaus im Einklang mit der Rechtsprechung des Europäischen Gerichtshofes 

wähnen. Dazu führt das Gericht aus:  

 

In der Rechtssache Haas / Switzerland, die einen psychisch erkrankten Beschwerdeführer betraf, hat der Gerichtshof 

seine Rechtsprechung weiter präzisiert und ausdrücklich ausgesprochen, dass das Recht des Einzelnen, darüber zu 

entscheiden, wie und wann er sein Leben beenden möchte, einen Aspekt des Rechts auf Achtung seines Privatlebens 

nach Art. 8 EMRK darstellt. Voraussetzung hierfür ist jedoch, dass der Betroffene einen freien Willen bilden und 

danach handeln kann (vgl. EGMR NJW 2011, 3773 § 51 – Haas / Switzerland). Der EGMR erkennt aber auch an, 

dass sich Einschränkungen dieses Rechts nach Art. 8 II EMRK aus Gründen des Lebensschutzes Dritter ergeben 

können. Bei der Abwägung zwischen dem Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen einerseits und der aus Art. 2 EMRK 

abgeleiteten Schutzpflicht des Staates für das Leben andererseits billigt er den Vertragsstaaten in diesem sensiblen 

Bereich indes einen erheblichen Einschätzungs- und Ermessensspielraum zu (vgl. EGMR NJW 2002, 2851 Rn. 70f. – 

Pretty / The United Kingdom; EGMR NJW 2011, 3773 §§ 53, 55 – Haas / Switzerland; EGMR NJW 2013, 2953 § 70 

– Koch / Deutschland). Danach ist es in erster Linie Aufgabe der Vertragsstaaten, die von einer Suizidhilfe 

ausgehenden Risiken und Missbrauchsgefahren zu bewerten (vgl. EGMR NJW 2002, 2851 Rn. 74 – Pretty / The 

United Kingdom). Wählt ein Land eine liberale Regelung, sind geeignete Maßnahmen zur Umsetzung und zur 

Prävention erforderlich, die auch Missbrauch zu verhindern haben (vgl. EGMR NJW 2011, 3773 § 57 – Haas / 

Switzerland). Wird die Entscheidung, sich selbst zu töten, nicht freien Willens und bei vollem Verständnis der 

Umstände getroffen, verpflichtet Art. 2 EMRK die staatlichen Behörden, die Selbsttötung zu verhindern. Das in Art. 2 

EMRK garantierte Recht auf Leben verpflichtet die Staaten, vulnerable Personen – auch gegen selbstgefährdende 

Handlungen – zu schützen und ein Verfahren zu etablieren, welches sicherstellt, dass die Entscheidung, das eigene 

Leben zu beenden, tatsächlich dem freien Willen des Betroffenen entspricht (vgl. EGMR NJW 2011, 3773 §§ 54, 58 – 

Haas / Switzerland). Andererseits betont der EGMR aber auch, dass das Recht, selbst zu bestimmen, wann und auf 

welche Art das eigene Leben enden soll, nicht nur theoretisch oder scheinbar (merely theoretical or illusory) bestehen 

darf (vgl. EGMR NJW 2011, 3773 §§ 59f. – Haas / Switzerland).18 

 

Darüber hinaus haben andere europäische Verfassungsgerichte zeitnah zum Urteil des BVerfG 

ebenfalls in eine liberale Richtung entscheiden. So stellte nur einige Monate später, im Dezember 

2020, der österreichische Verfassungsgerichtshof (VfGH) fest, dass der die Beihilfe zum Suizid 

pönalisierende zweite Tatbestand des § 78 öStGB verfassungswidrig sei.19 Auch wenn die jeweiligen 

Begründungen aufgrund der dogmatischen Unterschiede der beiden Verfassungswelten nicht 

absolut deckungsgleich ausfallen (können),20 weisen sie unübersehbare Gemeinsamkeiten auf, 

insbesondere im Hinblick auf die inhaltliche Unbedingtheit des Schutzes einer Entscheidung zur 

Selbsttötung. So betont der VfGH:  

 

Zur freien Selbstbestimmung gehört zunächst die Entscheidung des Einzelnen, wie er sein Leben gestaltet und führt. 

Zur freien Selbstbestimmung gehört aber auch die Entscheidung, ob und aus welchen Gründen ein Einzelner sein 

                                                           
18  Ebda., Rz. 304, 305. In einer neueren Entscheidung (Lings v. Denmark – 15136/20 vom 12. April 2022) bestätigt 

der EGMR diese Entscheidungen, konkretisiert sie allerdings um den Aspekt, dass daraus kein Anspruch auf eine 
(spezifische) Assistenz hergeleitet werden könnte. 

19  Erkenntnis G 139/2019-71 vom 11. Dezember 2020: https://www.vfgh.gv.at/downloads/VfGH-
Erkenntnis_G_139_2019_vom_11.12.2020.pdf (Abruf 25. November 2022). 

20  Siehe zu den Unterschieden Brade, Alexander / Friedrich, Roman: Stirb an einem anderen Tag – Suizidhilfe in 
Deutschland und Österreich: https://verfassungsblog.de/stirb-an-einem-anderen-tag/ (Abruf 25. November 
2022). 



39 

Leben in Würde beenden will. All dies hängt von den Überzeugungen und Vorstellungen jedes Einzelnen ab und liegt 

in seiner Autonomie.21 

 

Ende 2021 verabschiedete der österreichische Nationalrat das Sterbeverfügungsgesetz,22 das (die 

Feststellungen des VfGH gewissermaßen einschränkend) dauerhaft schwer oder unheilbar 

Kranken, die Beihilfe zum Suizid in Anspruch nehmen wollen, die Möglichkeit einer notariellen 

Sterbeverfügung einräumt. Voraussetzung für eine solche sind aber vorausgehende Aufklärungs- 

und Begutachtungsgespräche mit zwei Ärzt:innen, die unabhängig voneinander bestätigen müssen, 

dass die sterbewillige Person entscheidungsfähig ist und freiwillig aus dem Leben scheiden möchte. 

Eine der beiden Fachkräfte muss über eine palliativmedizinische Ausbildung verfügen.  

 In einiger Hinsicht ähnlich sieht die Lage in Italien aus. Das italienische Verfassungsgericht hat 

im Jahr 2019 ebenfalls entschieden, dass eine generelle Strafdrohung der Suizidbeihilfe nicht 

verfassungskonform sei.23 Anfang 2022 blockierte es allerdings ein Referendum, das die 

Suizidbeihilfe weitgehend entkriminalisieren wollte, als zu weitgehend: die Aufhebung der durch 

das Referendum angefochtenen Strafbarkeiten erhalte nicht das verfassungsrechtlich erforderliche 

Mindestmaß an Schutz menschlichen Lebens im Allgemeinen und der Vulnerablen im 

Besonderen.24 Zu befürchten war nach der Ausgestaltung des Referendums allerdings, dass im Falle 

seines Erfolgs als straffrei auch gegolten hätte, wer Menschen ohne ihre Einwilligung tötet.25 Eine 

gesetzliche Neuregelung der Thematik steht in Italien weiterhin aus. 

 Zu den wesentlichen Feststellungen des BVerfG gehört ferner, dass mit dem Recht auf einen 

assistierten Suizid keine Pflicht zur Mithilfe korreliert, aus dem Recht auf ein selbstbestimmtes 

Sterben mithin kein Anspruch gegenüber Dritten auf Unterstützung bei der Selbsttötung abgeleitet 

werden kann.26 Dies resultiere nach dem BVerfG aus der Gewissensfreiheit des Dritten, der – 

ebenfalls autonom und ohne Begründungspflicht – darüber entscheiden können müsse, ob er sich 

an der Mithilfe zum Suizid beteiligen möchte.27  

 

 

3. Provokation? 

 

Schnell erntete das Urteil scharfe Kritik, auf die sogleich28 noch näher einzugehen sein wird. Das 

Urteil hätte wohl deutlich weniger Widerspruch erfahren, wenn es nicht so weitgreifend ausgefallen 

wäre. Das BVerfG hat sich nämlich nicht darauf beschränkt, das Recht auf selbstbestimmtes 

Sterben für solche Situationen – etwa denen schwersten unabwendbaren Leidens – festzuhalten, 

                                                           
21  VfGH (wie Anm. 19), Rz. 73. 
22  https://www.ris.bka.gv.at/Dokumente/BgblAuth/BGBLA_2021_I_242/BGBLA_2021_I_242.html (Abruf 29. 

November 2022). 
23  Siehe dazu Kubiciel, Michael: Im legislativen Zirkel – Was Deutschland bei der Neuregulierung der Suizidhilfe von 

seinen Nachbarn lernen kann (https://verfassungsblog.de/im-legislativen-zirkel/ [Abruf 25. November 2022]). 
24  https://www.democracy-international.org/de/italienisches-gericht-blockiert-referenden-die-

verfassungskontrolle-erklaert (Abruf 25. November 2022). 
25  Ebda. 
26  BVerfG (wie Anm. 3.), Rz. 289. Siehe insoweit auch EGMR Lings v. Denmark (Fn. 18). 
27  BVerfG (wie Anm. 3.), Rz. 289. 
28  Vgl. Abschnitt 4.  



40 

in denen ein weitegehender gesellschaftlicher Konsens zu vermuten wäre. Es ging weit darüber 

hinaus, indem es das Recht in seiner Begründung als bedingungslos zeichnete. Es hält fest:29  

 

Das Recht auf selbstbestimmtes Sterben ist als Ausdruck personaler Freiheit nicht auf fremddefinierte Situationen 

beschränkt. Das den innersten Bereich individueller Selbstbestimmung berührende Verfügungsrecht über das eigene 

Leben ist insbesondere nicht auf schwere oder unheilbare Krankheitszustände oder bestimmte Lebens- und 

Krankheitsphasen beschränkt. Eine Einengung des Schutzbereichs auf bestimmte Ursachen und Motive liefe auf eine 

Bewertung der Beweggründe des zur Selbsttötung Entschlossenen und auf eine inhaltliche Vorbestimmung hinaus, die 

dem Freiheitsgedanken des Grundgesetzes fremd ist. Abgesehen davon, dass eine solche Einschränkung in der Praxis 

zu erheblichen Abgrenzungsschwierigkeiten führen würde, träte sie in Widerspruch zu der das Grundgesetz 

bestimmenden Idee von der Würde des Menschen und seiner freien Entfaltung in Selbstbestimmung und 

Eigenverantwortung. Die Verwurzelung des Rechts auf selbstbestimmtes Sterben in der Menschenwürdegarantie des 

Art. 1 I GG impliziert gerade, dass die eigenverantwortliche Entscheidung über das eigene Lebensende keiner weiteren 

Begründung oder Rechtfertigung bedarf. Art. 1 I GG schützt die Würde des Menschen, wie er sich in seiner 

Individualität selbst begreift und seiner selbst bewusst wird. Maßgeblich ist der Wille des Grundrechtsträgers, der sich 

einer Bewertung anhand allgemeiner Wertvorstellungen, religiöser Gebote, gesellschaftlicher Leitbilder für den 

Umgang mit Leben und Tod oder Überlegungen objektiver Vernünftigkeit entzieht. Die Selbstbestimmung über das 

eigene Lebensende gehört zum „ureigensten Bereich der Personalität“ des Menschen, in dem er frei ist, seine Maßstäbe 

zu wählen und nach ihnen zu entscheiden. Dieses Recht besteht in jeder Phase menschlicher Existenz. Die 

Entscheidung des Einzelnen, dem eigenen Leben entsprechend seinem Verständnis von Lebensqualität und 

Sinnhaftigkeit der eigenen Existenz ein Ende zu setzen, ist im Ausgangspunkt als Akt autonomer Selbstbestimmung 

von Staat und Gesellschaft zu respektieren. 

 

 

4. Reaktionen 

 

Wie erwähnt, erntete das Urteil scharfe Kritik. So habe das BVerfG das gesellschaftliche 

„Wertefundament“30 verlassen: 

 

Alles in allem ist das Urteil aus Karlsruhe nicht der Anfang vom Ende eines Verständnisses von Lebensschutz, das 

noch bis vor wenigen Jahren als integraler Bestandteil des Wertefundamentes dieser Gesellschaft bezeichnet werden 

konnte. Es ist das Ende. 

 

Das Urteil habe mit der bewährten Rechtskultur radikal gebrochen.31 Es habe die „Grundfesten 

unserer ethischen, moralischen und religiösen Überzeugungen […] erschüttert“.32 Der frühere 

Bundestagspräsident Wolfgang Thierse sah sich sogar genötigt, die Richterinnen und Richter des 

                                                           
29  BVerfG (wie Anm. 3.), Rz. 210. Die Verweise des Gerichts werden nicht mitzitiert. 
30  Deckers, Daniel: in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 26. Februar 2020, 

https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/kommentar-zum-sterbehilfe-urteil-ein-bruch-mit-allem-
16653161.html?premium (Abruf 23. November 2022). 

31  Dabrock, Peter: Der Lebensschutz wiegt nichts, in: Süddeutsche Zeitung vom 28. Februar 2020, 
https://www.sueddeutsche.de/politik/sterbehilfe-kirche-interview-1.4823893 (Abruf 23. November 2022). 

32  Thierse, Wolfgang: Leserbrief an die FAZ vom 29. Februar 2020, 20 (https://www.thierse.de/startseite-
meldungen/sterbehilfe-urteil/ [Abruf 23. November 2022]).  



41 

Zweiten Senats in die Nähe der Unrechtstaatlichkeit Hitler-Deutschlands zu rücken, indem er sie 

als „furchtbare Juristen“ bezeichnete:33  

 

Das Urteil aus Karlsruhe hat mich zutiefst getroffen und verstört. […] Ich halte dieses Urteil tatsächlich für einen 

tiefen Einschnitt in die deutsche Rechts- und Sittengeschichte, es wird unser Land folgenreich verändern. Hier haben 

„furchtbare Juristen“ in geradezu triumphalistischer Manier die Selbsttötung zum Inbegriff der Autonomie des 

Menschen gemacht! Zugleich, erschrocken wohl über die eigene Radikalität, haben sie den Gesetzgeber aufgefordert, 

der Entgrenzung, die sie selbst vorgenommen haben („in jeder Phase menschlicher Existenz“, also unbegrenzt) mit 

der Formulierung von Beschränkungen, Regelungen, Bedingungen gesetzlich zu begegnen. Ein widersprüchliches, 

zumal vor diesem Gericht vermutlich aussichtsloses Unterfangen. 

 

Dem Urteil wird vorgeworfen, das gesellschaftliche Miteinander in einer Art zu prägen, die 

wesentlichen Wertvorstellungen, insbesondere christlichen, widerspricht. Es führe zu einem 

„Hyperindividualismus […] beziehungslose[r] Monaden[, deren] Willkür der Einsamkeit“34 letztlich 

zu einer Verharmlosung und in der Folge Normalisierung der Selbsttötung führe.35 Letztlich, so 

die Sorge, könnten Einzelne sich sogar zu ihr verpflichtet fühlen, sobald ihr individueller Nutzen 

für die Gesellschaft geschwunden und ihr Leben eher zu einer Belastung für andere geworden sei. 

Damit werde die Gesellschaft zu einer anderen als der, die sich die Bürger wünschen könnten. Es 

komme zu einer „Umwertung aller Werte“:36 

 

Der Zusammenhang zwischen Recht und Moral ist insoweit aus der Sache vorgegeben, es gibt aus ihm kein 

Entkommen, und man kann bestenfalls nach außen so tun, als ob es ihn nicht gäbe. Insoweit spiegelt sich in 

Entscheidungen wie der über Sterbehilfe immer auch der Geist ihrer Zeit, wie Hegel es nannte. Sie gründen in dem 

jeweiligen moralischen Selbstverständnis einer Gesellschaft und spiegeln dieses, ergänzt um eigene Akzentuierungen 

und Maßgaben, in die Gesellschaft zurück. Mit alledem entfalten die Entscheidungen nun ihrerseits für dieses 

Selbstverständnis eine prägende Kraft, verfestigen es und weben daran zugleich fort. Wie weit diese Einwirkung 

mittlerweile vorangeschritten ist, lässt sich daran ablesen, dass nun selbst aus den Kirchen der Ruf kommt, sich auf das 

Problem noch einmal unbefangen einzulassen; man sinnt sogar darüber nach, selbst die entsprechenden Angebote 

bereitzustellen. Darin läge, wenn es so käme, eine Umwertung aller Werte, die hier bis vor kurzem noch als maßgeblich 

galten – und das alles, möchte man anfügen, weil ein weltliches Gericht dies in einer moralisch nach wie vor kontrovers 

diskutierbaren Frage so entschieden hat. Aber Leute, möchte man rufen, ein Gericht! Oder sprach da doch mehr und 

anderes als ein Gericht? 

 

Die sich in den Kommentaren zum Urteil zeigenden Ängste und Sorgen sind ernst zu nehmen. 

Denn nach allem Anschein zeichnen sie ein zutreffendes Bild von der Entwicklung, die unsere 

                                                           
33  Ebda. Unter dem Titel „Furchtbare Juristen“ behandelt der Autor Ingo Müller in seinem 1987 erstmals erschienen 

Buch die Verbrechen der deutschen Justiz im Nationalsozialismus und die durch die (teilweise) Übernahme von 
entsprechend vorbelasteten Jurist:innen in den Staatsdienst der Bundesrepublik Deutschland verhinderte 
gerichtliche Aufarbeitung dieser Verbrechen. 

34  Rixen, Stefan: Suizidale Freiheit? Das Recht auf (assistierte) Selbsttötung im Urteil des Bundesverfassungsgerichts 
vom 26. Februar 2020, in: Bayerische Verwaltungsblätter 151 (2020), 397–403, 403. 

35  So etwa der Bundestagsabgeordnete Lars Castellucci (SPD), https://www.evangelische-zeitung.de/das-ringen-um-
ein-neues-sterbehilfe-gesetz/ (Abruf 23. November 2021). 

36  So der Rechtsphilosoph Uwe Volkmann (Gras im Wind?, in: FAZ.net vom 6. April 2021 
(https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/uwe-volkmann-ueber-sterbehilfe-gras-im-wind-
17278812.html?premium [Abruf 23. November 2022]). 



42 

Gesellschaft nehmen könnte. Im Grundsatz hat dies aber auch das BVerfG vollen Umfangs 

erkannt. Es fordert den Gesetzgeber auf, einer derartigen Entwicklung wirksam vorzubeugen. 

Dazu noch einmal das bereits eingangs genannte Zitat: 

 

Da der Schutz des Lebens dem Einzelnen von der Verfassung als nicht rechtfertigungsbedürftiger Selbstzweck 

zugesagt ist und er auf der unbedingten Anerkennung der Person in ihrer bloßen Existenz beruht, darf und muss der 

Gesetzgeber aber gesellschaftlichen Einwirkungen wirksam entgegentreten, die als Pressionen wirken können und das 

Ausschlagen von Suizidangeboten rechtfertigungsbedürftig vonseiten Dritter erscheinen lassen. Entsprechend kann er 

Vorkehrungen treffen, dass Personen nicht in schweren Lebenslagen in die Situation gebracht werden, sich mit solchen 

Angeboten auch nur näher befassen oder sich hierzu explizit verhalten zu müssen.37 

 

 

5. Begriff(e) von Freiheit38 

 

Ein wesentlicher Aspekt der aufgrund des Urteils entstandenen Diskussion ist die Tatsache, dass 

bei näherer Betrachtung nicht selten von unterschiedlichen Begriffen von Freiheit ausgegangen 

wird. Befürworter und Gegner der Entscheidung können sich daher einander kaum annähern, sich 

per se nicht verstehen. Das BVerfG hat über das christliche Menschenbild (oder auch das 

kantianische etc.) gar nicht geurteilt, kann hierüber gar nicht urteilen. Ihm geht es nicht um einen 

moralphilosophischen, psychologischen oder gar theologischen Begriff von Freiheit. Um diesen 

Begriff kann und darf es ihm gar nicht gehen. Denn das BVerfG ist zu Recht keine philosophische, 

medizinische oder theologische Instanz. Es kann daher Einflüsse aus diesen Richtungen rezipieren, 

muss sie aber in ein Denken integrieren, das verfassungsrechtlich auf das Äußerste (!) belastbar ist. 

Und das ist keine Banalität. Das BVerfG könnte es sich einfach machen und einen spezifisch 

philosophisch oder religiös geprägten Begriff der Freiheit zum Ausgangspunkt seines Denkens 

machen. Die Konsequenz bestünde schlicht darin, dass dann de facto jedweder Begriffsinhalt der 

Freiheit zugesprochen werden könnte. Wenn die Freiheit nicht im Sinne des klassischen 

Sicherungsinteresses der Grundrechte als Abwehrrechte gegenüber dem Staat vom Einzelnen, 

sondern von einem vorausliegenden Wertesystem her gedacht würde, dann würde der Begriff der 

Freiheit der das Wertesystem vorgebenden Instanz für jeden Einzelnen zwingend letztverbindlich, 

und zwar auch dann, wenn er ihn nicht anerkennte. Dann könnte aber theoretisch jeder beliebige 

Begriff von Menschenwürde und Freiheit verpflichtend entscheidungstragend gemacht werden. 

Dies erfolgte zwar immer in Bezug auf die angebliche Richtigkeit des jeweiligen Begriffs. Da es 

aber vor dem Hintergrund der verschiedenen Verstehensumgebungen (Ernst Tugendhat) dem als 

objektiv richtig Angesehenen an intersubjektiver Beweisbarkeit fehlt – diese einfache Erkenntnis 

ist, wenn man so will, die theoretische Grundlage der BVerfG-Entscheidung – könnte so 

beispielsweise auch die menschliche Auslegung des Wortes Allahs, Buddhas, Krischnas etc. das 

Höchste beanspruchen und – vielleicht vor einem anders besetzten BVerfG – verfassungsrechtlich 

bestehen. Denn die Verfassung ist letztlich nur das, was ihre Leser:innen sagen, dass sie es sei. Es 

gibt also einen gewichtigen verfassungsrechtlichen Grund dafür, warum das BVerfG einen Staat 

                                                           
37  BVerfG (wie Anm. 3), Rz. 235.  
38  Siehe zu diesem Punkt ausführlich Burchardt, Daniel: Das Urteil des Bundesverfassungsgerichts zur Suizidbeihilfe 

in verfassungstheoretischer Sicht, in: Ataie, Jutta / Berger-Zell, Carmen / Giebel, Astrid, Leben – 
Selbstbestimmung und Lebensschutz: Ambivalenzen im Umgang mit der Beihilfe zur Selbsttötung, Esslingen 2022, 
78–93, 82–86. 



43 

ablehnt, indem ein bestimmtes Verständnis des Wortes Gottes (Stichwort „Gottesstaat“) oder – 

allgemein ausgedrückt – ein nicht vom Einzelnen her gedachter Begriff der Freiheit das höchste 

Gebot ist. Der Begriff der Freiheit wäre sonst (objektiv statt subjektiv) beliebig. In der Hand des 

Staates könnte er sich damit leicht in eine verfassungsrechtlich verordnete und politisch exekutierte 

Tyrannei umformen.39 Aus diesem Grund muss das BVerfG den Begriff der Freiheit konsequent 

vom Einzelnen her denken.40 

 Der verfassungsrechtliche Begriff der Menschenwürde, wie er heute u. a. vom BVerfG gelesen 

wird,41 hat damit erheblich an Kontur hinzugewonnen: Er fungiert gewissermaßen als 

Funktionsnorm, als Zuweisungsnorm. Nicht der Staat, nicht eine bestimmte Moral soll 

entscheiden, sondern der Einzelne soll umso mehr entscheiden, je zwingender, umfassender und 

ausschließlicher die unmittelbaren Folgen von ihm selbst vor sich selbst verantwortet werden 

müssen – die Abhängigkeit von der Entscheidung erzeugt gewissermaßen eine 

verfassungsrechtliche „Gravitationswirkung“ bis hin zur „Singularität“42 der 

Entscheidungsbefugnis.43 Die Menschenwürde weist insoweit die Befugnis zur Entscheidung dem 

Einzelnen zu, und zwar unbedingt, also ohne auf deren Inhalt abzustellen.  

                                                           
39  Verkürzt lässt sich das folgendermaßen auch anders sagen: Das Staatsvolk hat immer die Wahl zwischen zwei 

Verfassungstypen. Der eine Typus legt die Beliebigkeit in die Hand des Einzelnen, der andere in die des Staates. 
Liegt sie in der Hand des Staates, kann dieser grundsätzlich ein beliebiges Verbot einfach und ohne 
verfassungsrechtliche Schwierigkeiten verhängen (gibt es verfassungsrechtliche Schwierigkeiten, kann die 
Verfassung bei entsprechender politischer Lage entsprechend geändert werden). In der Folge muss sich der Staat 
um die Bedingungen dieses Verbotes, z. B. ob die Bürger:innen überhaupt die Möglichkeit haben, diesem 
angemessen nachzukommen, prinzipiell nicht im Geringsten kümmern. In dem Fall aber, da das Momentum der 
Beliebigkeit von den Bürger:innen auszufüllen ist, darf der Staat aus eben verfassungsrechtlichen Gründen nicht 
einfach verbieten, sondern ihm verbleibt zur als notwendig erachteten Steuerung per se nur noch, die die 
individuelle und freie Entscheidung der Bürger:innen bestimmenden Rahmenbedingungen so mitzugestalten, dass 
sie im gesellschaftlich-politisch gewünschten Sinne ausfallen. Der Staat muss sich insoweit also Mühe geben und 
darf sich nicht einfach mehr hinter Straf- und Verfassungsrecht verstecken. Und was nun gesellschaftlich 
gewünscht wird, bleibt damit Inhalt der jeweiligen Politik, also des demokratischen Ringens um die Sache. Von 
beiden, vom Staat und seinen Bürgern, wird damit mehr Verantwortung verlangt, der Staat wird gewissermaßen 
erwachsen – und macht er es richtig, reifen seine Bürger mit. 

 Der Philosoph Ronald Dworkin verdichtete es im hiesigen Zusammenhang bekanntlich so: Eine Art des Todes 
sterben zu müssen, den andere einem aufzwingen, ist eine Form der Tyrannei. 

40  Ein Manko der das Urteil aus christlicher Perspektive kritisierenden Beiträge liegt mitunter darin, dass sie in ihrer 
argumentativen Grundannahme eben von der eben nachgezeichneten zentralen verfassungsrechtlichen 
Vergewisserung abweichen, indem sie diese in Frage stellen. Selbstbestimmung definieren sie – eben anders als das 
BVerfG – innerhalb einer (ggf. nach christlicher Überzeugung) a priori vorgefundenen Beschränkung (vgl. 
Abschnitte 7 und 8). Sie entspricht damit nicht mehr dem Absoluten des Art. 1, 1 GG, sondern dem Absoluten 
des christlichen Glaubens. Wäre dies möglich, wäre aber eine Beschränkung der Menschenwürde theoretisch durch 
jedes Überzeugungsmodell, auch das Extremste, denkbar. Eine Verfassungsänderung, um die Entscheidung des 
BVerfG Makulatur werden zu lassen, kann also nüchtern betrachtet auch die Kirche nicht wollen. Sie kann die 
Verfassung akzeptieren („Dem Kaiser, was des Kaisers ist“) und dennoch wirksam handeln, indem sie die 
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zu beeinflussen sucht und den Einzelnen begleitet. 

41  Der Begriff der Menschenwürde hat zwar einen geistesgeschichtlich-philosophischen Hintergrund, aber keine 
Rechtstradition. Er wird erst im Grundgesetz verfassungsrechtlich eingeführt. Damit ist er sehr modern. In der 
vergleichbar kurzen Geschichte bundesdeutscher Verfassungsrechtsprechung hat er sich bereits als äußerst 
leistungsfähig erwiesen. Und weitere seiner Aspekte sind sogar noch zu entdecken. Die Vorschrift ist noch lange 
nicht „ausgelesen“. Dies nicht nur, weil die Interpretation jeder Verfassungsnorm immer wieder neu zu erfolgen 
hat, die Freiheitsrechte also stets zu aktualisieren sind. Vielmehr gilt dies auch deshalb, weil sich die Bedeutung der 
Norm in der kurzen Zeit ihrer Existenz noch nicht vollständig erschlossen hat. Einen Aspekt von dieser 
Erschließung stellt auch die hier besprochene Thematik dar. 

42  Diese Singularität, diese letzte Festigkeit, erlangt eine so gelesene Freiheit dann aus der Abwägungsresistenz der 
Menschenwürde. 

43  Das ist gewissermaßen im Investitionshilfe-Urteil (BVerfGE 4, 7 [14 f.]) bereits angelegt: Wahrung der 
„Eigenständigkeit der Person“ (damals allerdings noch etwa durch das Sittengesetz eingeschränkt). 



44 

 Die Kritik, dass damit unnötig ein übertrieben individualistisches Menschenbild promoviert 

würde, überlastet im Ergebnis nicht nur die Verfassung, sondern verkennt den richtigen Adressaten 

der Kritik. Nicht an die Adresse der Verfassung ist dieser Vorwurf zu richten, sondern an die 

Politik, wenn sie es nicht schafft, die Bedingungen der Gesellschaft nach einem wahrhaft 

würdevollen Menschenbild zu gestalten. Der Streit um den Inhalt dessen ist ein politischer, kein 

verfassungsrechtlicher. Jürgen Habermas fasst das hier zugrunde gelegte Verhältnis von 

(Verfassungs-)Recht und Politik wie folgt:  

 

Während das Recht das Medium zur Gewährleistung subjektiver Freiheiten ist, ist die Politik das Mittel der kollektiven 

Zweckverwirklichung […].44 

 

Es liegt an den Bürger:innen und ihren Vertreter:innen, diese Auseinandersetzung zu führen. Dass 

die Auflösung des Tabus nicht zu dem viel befürchteten Dammbruch führt, ist nun also die 

Aufgabe einer verantwortungsvollen Politik. Ihr wird es nicht möglich sein, sich des Problems 

kurzerhand erneut durch eine einfache, abermals tabuisierende strafrechtliche Lösung zu 

entledigen oder gar den Ball zurück auf die verfassungsrechtliche Ebene zu spielen. Die politische 

Aufgabe ist daher umso anspruchsvoller – aber nicht unmöglich.  

 

 

6. Reaktionen auf das Urteil im evangelischen Bereich 

 

Kirchlicherseits wurde das Urteil in weiten Teilen zunächst ebenfalls kritisch aufgenommen. Am 

Tag der Urteilsverkündigung äußerten sich der Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in 

Deutschland (EKD), Landesbischof Heinrich Bedford-Strohm, und der Vorsitzende der 

Deutschen Bischofskonferenz (DBK), Kardinal Reinhard Marx, in einer gemeinsamen Erklärung:  

 

Mit großer Sorge haben wir zur Kenntnis genommen, dass das Bundesverfassungsgericht am heutigen Tag (26. Februar 

2020) das Verbot der geschäftsmäßigen Förderung der Selbsttötung (§ 217 StGB) aufgehoben hat. Dieses Urteil stellt 

einen Einschnitt in unsere auf Bejahung und Förderung des Lebens ausgerichtete Kultur dar. Wir befürchten, dass die 

Zulassung organisierter Angebote der Selbsttötung alte oder kranke Menschen auf subtile Weise unter Druck setzen 

kann, von derartigen Angeboten Gebrauch zu machen. Je selbstverständlicher und zugänglicher Optionen der Hilfe 

zur Selbsttötung nämlich werden, desto größer ist die Gefahr, dass sich Menschen in einer extrem belastenden 

Lebenssituation innerlich oder äußerlich unter Druck gesetzt sehen, von einer derartigen Option Gebrauch zu machen 

und ihrem Leben selbst ein Ende zu bereiten. […]  

 An der Weise des Umgangs mit Krankheit und Tod entscheiden sich grundlegende Fragen unseres Menschseins 

und des ethischen Fundaments unserer Gesellschaft. Die Würde und der Wert eines Menschen dürfen sich nicht nach 

seiner Leistungsfähigkeit, seinem Nutzen für andere, seiner Gesundheit oder seinem Alter bemessen. […] Die Qualität 

einer Gesellschaft zeigt sich gerade in der Art und Weise, wie wir einander Hilfe und Unterstützung sind. Daher setzen 

wir unsere Bemühungen fort, Menschen in besonders vulnerablen Situationen Fürsorge und Begleitung anzubieten. 

Neben den bereits bestehenden und weiter auszubauenden Angeboten palliativer und hospizlicher Versorgung gehört 

                                                           
44  Habermas, Jürgen: Corona und der Schutz des Lebens, in: Blätter für deutsche und internationale Politik 2021, H. 

9, 65–78, 76. 



45 

dazu auch zunehmend die Frage, wie wir Menschen, die einsam sind, Hilfe anbieten und sie seelsorglich begleiten 

können. So wollen und werden wir uns weiterhin dafür einsetzen, dass organisierte Angebote der Selbsttötung in 

unserem Land nicht zur akzeptierten Normalität werden.45 

 

Die Gefahr eines entstehenden sozialen Drucks angesichts einer möglicherweise „einfacheren“ 

Alternative zu einer aufwändigen Sterbebegleitung betont auch Diakoniepräsident Ulrich Lilie: 

 

Beihilfe zum Suizid darf keine Alternative zu einer aufwändigen Sterbebegleitung sein. Ich befürchte, dass diese 

Entscheidung nun eine Dynamik mit möglichen Konsequenzen nach sich zieht, deren Folgen nicht abschätzbar sind. 

In einer immer älter werdenden Gesellschaft steigt der finanzielle Druck auf den Gesundheitssektor ebenso wie der 

soziale Druck auf die kranken Menschen. Sie dürfen angesichts ihres Leidens keinesfalls als Last für die Gesellschaft 

abgestempelt und gedrängt werden, auf medizinische Maßnahmen zu verzichten, weil sie denken, dass ihre Behandlung 

zu teuer für die Angehörigen wird oder sie selber in höchster Not keinen Ausweg mehr wissen. 

 Hochaltrige Pflegebedürftige sind in ganz besonderem Maße darauf angewiesen, dass sie sich auch am Lebensende 

gut versorgt und beraten wissen. Diese Entscheidung aus Karlsruhe kann nun dazu beitragen, dass diese Menschen 

verunsichert werden, weil vielleicht nicht alle Hilfen zur Verfügung stehen, die sie benötigen. Ich habe erlebt, was 

Palliativmedizin kann. Wir müssen nun mit allen Kräften dafür sorgen, dass Sterbehilfe nicht ein furchtbares 

Instrument der Marktgesellschaft wird.46 

 

Die Kritik am Urteil, und auch die durchschimmernde Trauer um den für nichtig erklärten § 217 

StGB, für den die Kirchen sich seinerzeit bei dessen Einführung im Jahr 2015 sehr stark gemacht 

hatten, wurde zugleich von Stimmen ergänzt, die einen konstruktiven Umgang mit der Situation 

fordern. So wird aus verschiedenen Landeskirchen der Ruf nach einer baldigen Neuregelung der 

Suizidhilfe zur Verhinderung einer Kommerzialisierung der Sterbehilfe laut.47 Exemplarisch heißt 

es in der Stellungnahme der Nordkirche: 

 

Das Bundesverfassungsgericht hat mit seinem Urteil die Schwächen der bisherigen gesetzlichen Regelung deutlich 

gemacht. Im Urteil heißt es aber ausdrücklich, dass der Gesetzgeber sehr wohl das Recht hat, die Suizidhilfe zu 

regulieren. Hier muss die Politik aus unserer Sicht jetzt schnell nacharbeiten. 

 Landesbischöfin Kristina Kühnbaum-Schmidt stellte klar: „Eine kommerzialisierte Sterbehilfe ist mit dem 

christlichen Menschenbild nicht vereinbar. Im Leben und Sterben stehen aus christlicher Sicht Nächstenliebe, 

Barmherzigkeit und Mitmenschlichkeit an erster Stelle – und nicht Gewinn und Profit.“48 

 

Gleichzeitig wird betont: 

                                                           
45  EKD, Pressemitteilung 22/2020 vom 26. Februar 2020 (https://newsletter.ekd.de/online.php?u=lyJeUeb3717 

[Abruf 12. Januar 2023]). 
46  Ulrich Lilie: „Beihilfe zum Suizid darf keine Alternative zur Sterbebegleitung sein“, Diakonie-Zitat vom 26. Februar 

2020, https://www.diakonie.de/diakonie-zitate/beihilfe-zum-suizid-darf-keine-alternative-zur-sterbebegleitung-
sein. 

47  Eine Übersicht ausgewählter Statements von leitenden Geistlichen findet sich unter: https://www.ev-
medizinethik.de/themen/lebensende/sterbehilfe_assistierter_suizid (Abruf 12. Januar 2023). 

48  https://www.nordkirche.de/nachrichten/nachrichten-detail/nachricht/nordkirche-kritisiert-kommerzialisierte-
sterbehilfe-und-fordert-neuregelung/ (Abruf 12. Januar 2023). 



46 

 

Als Kirche treten wir dafür ein, dass die nun anstehende politische Debatte sensibel geführt wird. Wir sehen die inneren 

und äußeren Konflikte und Fragestellungen, die Sterbende und ihre Angehörigen bewegen. In jedem Fall muss aber 

die Intention des bisherigen Gesetzes gewahrt bleiben: In einer immer älter werdenden Gesellschaft muss die Würde 

und der Schutz hochbetagter Menschen im Mittelpunkt stehen. Eine leichtfertige und kommerzialisierte Sterbehilfe 

darf es nicht geben.49 

 

Als Vorbote der folgenden gesellschaftlichen, politischen und auch innerkirchlich kontrovers 

geführten Debatte, kann der zum damaligen Zeitpunkt herausstechende Kommentar des 

hannoverschen Landesbischofs, Ralf Meister, gelten. In einer Mitteilung der Ev.-luth. Landeskirche 

Hannovers bezeichnet der Landesbischof die Entscheidung des BVerfG als richtig:  

 

„Ich glaube, dass das Urteil eine wichtige Klärung ist. Es zeigt, dass die Würde des Menschen auch das 

Selbstbestimmungsrecht des Menschen beinhaltet. […] Als Christ sage ich: Die Gabe Gottes, nämlich mein Leben, 

hat er in meine Verantwortung gelegt. Diese Verantwortung währt bis zum letzten Atemzug. Und da ich an das ewige 

Leben glaube, habe ich auch die Rechtfertigung, den Zeitpunkt und die Art und Weise, wie ich sterbe, mitzugestalten.“ 

[…] 

 Gleichwohl müsse die Kirche alles tun, dass eine solche Entscheidung nicht geschäftsmäßig wie ein 

Marktgeschehen organisiert werde, betonte der Landesbischof. Todkranke Menschen, die ihrem Leben selbst ein Ende 

setzten wollten, müssten intensiv geistlich begleitet werden.50 

 

 

7. Die politische Auseinandersetzung um die beste Lösung – Erste Schritte 

zu einem legislativen Schutzkonzept und das 

Einbringen evangelischer Perspektiven dazu 

 

Die Politik ist durch die Entscheidung des BVerfG im Ergebnis gefordert, den Schutz des Lebens 

auf eine wirksame und gesamtheitliche Weise als Gestaltungsaufgabe zu erkennen, inklusive 

wirksamer Prävention, zielführender Beratung und leistungsfähigen Ausbaus der 

palliativmedizinischen und hospizlichen Angebote. In diesem Sinne hat das BVerfG den 

Lebensschutz unfraglich vom Kopf auf die Füße gestellt. Dem Gesetzgeber kommt nun, will er 

sich an dem damit umrissenen Ziel messen lassen, im Ergebnis ein umfassender Gestaltungsauftrag 

zu – auf dem im Übrigen auch der Europäische Gerichtshof für Menschenrechte für den Fall eines 

liberalen Verständnisses des Rechts auf Selbsttötung ausdrücklich besteht.51 Der Gesetzgeber hat 

sicherzustellen, dass die Gründe der Nöte, die einen Menschen in die Entscheidung zur 

Selbsttötung treiben können, durch suizidpräventive gesellschafts-, sozial- und medizinpolitische 

Maßnahmen und Rahmenbedingungen so wirksam wie möglich ausgeräumt werden. Ein 

                                                           
49  Ebda. 
50  https://www.landeskirche-hannovers.de/evlka-de/presse-und-medien/nachrichten/2020/02/2020-02-26_3 

(Abruf 12. Januar 2023). 
51  Siehe etwa dessen Urteil vom 20. Januar 2011 – 31322/07 – Haas / Schweiz (EGMR, Slg. 2011 Nr. 51 = NJW 64 

(2011), 3773 [3774 a. E.]). Siehe dazu auch das oben mit Fußnote 18 belegte Zitat.  



47 

politisches Programm zur Eindämmung des Missbrauchs der Suizidbeihilfe hat sich daher strikt 

auf eine funktionale und verhältnismäßige Gefahrenabwehr zu konzentrieren, und zwar fokussiert 

auf den einzelnen Menschen. Zudem muss es Vorkehrungen schaffen, die individuelle Bedrängung, 

Manipulation, Ausbeutung und sonstige Schädigungen ausschließen.  

 Es stellt sich daher die drängende Frage, wie ein vor diesem Hintergrund gestaltetes legislatives 

Schutzkonzept konkret aussehen könnte. Bundesgesundheitsminister, Jens Spahn, wandte sich in 

einem ersten Schritt zur Klärung dieser Frage im Frühjahr 2020 an diverse gesellschaftliche 

Akteur:innen, darunter auch die evangelische Kirche, mit der Bitte, ihre „Vorstellungen und 

Vorschläge zu wesentlichen Eckpunkten einer möglichen Neuregelung der Suizidassistenz“ zu 

benennen. Der Rat der EKD antwortete im Juni 2020 mit einer Stellungnahme.52 Unter der 

Überschrift „Evangelische Perspektiven für ein legislatives Schutzkonzept bei der Regulierung der 

Suizidassistenz“ entfaltete er einleitend zunächst sein Verständnis von (kommunikativer) 

Selbstbestimmung und Freiheit sowie der Schutzwürdigkeit des Lebens: 

 

Für die Evangelische Kirche in Deutschland ergibt sich das Selbstbestimmungsrecht aus dem Glauben, dass Gott jeden 

Menschen einzigartig geschaffen und mit einer unverlierbaren Würde ausgestattet hat. Das evangelische Verständnis 

zeichnet die Selbstbestimmung aber in die Beziehungen ein, in denen der Mensch steht: zu Gott, der ihn ins Leben 

gerufen hat, und zu den Mitmenschen, in deren Gemeinschaft er sein Leben führt. Beide Beziehungen ermöglichen 

und begrenzen die Freiheit des eigenen Lebens. Daraus ergeben sich die Leitlinien für den Umgang mit dem Suizid: 

Das Gebot, menschliches Leben, fremdes und das eigene, zu schützen, gilt umfassend. Gleichzeitig gehört es nach 

Überzeugung der Evangelischen Kirche in Deutschland zum christlichen Glauben, darauf zu vertrauen, dass Gott sich 

auch dessen annimmt, der an seinem eigenen Leben und an seinem Glauben verzweifelt und für sich nur noch die 

Möglichkeit sieht, sein Leben zu beenden. Die Gewissensentscheidung des Einzelnen angesichts äußerster Not ist 

menschlicher Beurteilung entzogen und verdient Mitgefühl und Respekt. Auch der Mensch, der so entscheidet, steht 

nach christlicher Überzeugung unter der Verheißung der Erlösung durch den gekreuzigten und auferstandenen 

Herrn.53 

 

Auch in dieser kirchlichen Stellungnahme wird die Gefahr der „Verschiebung zu einer 

Normalisierung des Suizids“ betont, die mit organisierter Sterbehilfe einhergehen kann. Ein 

legislatives Schutzkonzept zu entwickeln, sei daher wichtig: 

 

Vor diesem Hintergrund unterstützt die Evangelische Kirche in Deutschland die Initiative des 

Bundesgesundheitsministers für ein legislatives Schutzkonzept des Lebens im Kontext des assistierten Suizids, weil sie 

im Falle einer einseitigen Schwerpunktsetzung auf das Selbstbestimmungsrecht befürchtet, dass die Kultur, Leben zu 

schützen, gerade gegenüber dem verletzlichen und verlöschenden Leben Schaden nehmen könnte.54  

 

Zweierlei gelte es dabei zu verhindern: 

 

                                                           
52 https://www.ekd.de/evangelische-perspektiven-fuer-ein-legislatives-schutzkonzept-56633.htm (Abruf 12. Januar 

2023). 
53  Ebda. 
54 Ebda. 



48 

Es darf erstens nicht geschehen, dass Menschen sich aufgrund von körperlichen oder psychischen Erkrankungen, 

Behinderungen oder wegen als verzweifelt empfundener Situationen das Leben nehmen. Dem ist mit allen 

Möglichkeiten der Suizidprävention zu begegnen. Zweitens muss unbedingt vermieden werden, dass eine 

Entscheidung für einen Suizid nicht mehr eine eigene, individuell verantwortete Gewissensentscheidung des 

Suizidanten ist, sondern sich als Anpassung an eine empfundene oder sozial vermittelte Normalität darstellt.55 

 

Als Eckpunkte für ein präventives Schutzkonzept nennt der Rat: 

 

(1) […] die Sorge um ein entsprechendes gesellschaftliches Klima. […] Das Ziel eines legislativen Schutzkonzeptes 

muss es […] sein, das Bewusstsein dafür wachzuhalten, dass das gesellschaftliche Klima immer die Einschätzung des 

eigenen Lebens mit prägt und wie schmal daher die Grenze sein kann zwischen einer eigenen Entscheidung und einer 

Entscheidung, die zwar vom Einzelnen getroffen wird, die aber vorrangig eine Reaktion auf eine gesellschaftliche 

Einschätzung darstellt. Das bedeutet weder, den Einzelnen nur als Produkt der gesellschaftlichen Verhältnisse zu 

betrachten, noch ihn dort bevormunden zu wollen, wo er am verletzlichsten ist. Doch es bedeutet, für die notwendige 

Balance von Schutz des Lebens und Selbstbestimmung sensibel zu bleiben. 

(2) Ein besonderes Augenmerk ist auf die vom BVerfG ausdrücklich hervorgehobene Pflicht des Staates zur 

umfassenden Suizidprävention zu richten. […] Zur Suizidprävention gehört wegen der ganz unterschiedlichen Lebens-

situationen, aus denen heraus ein Suizidwunsch entstehen kann, ein breit gefächertes Beratungsangebot, das auch 

bekannt sein muss. Ferner gehört dazu ein breit ausgebautes Angebot an Hospizen und palliativmedizinischer 

Betreuung, gerade im ambulanten Bereich. […] [Ferner] halten wir Verbesserungen der Pflegekonzepte Schwerkranker 

und Hochbetagter als Teil eines legislativen Schutzkonzeptes für erforderlich […]. 

(3) […] Es erscheint […] aus unserer Sicht notwendig, mithilfe eines noch näher zu bestimmenden Verfahrens 

sicherzustellen, dass der Wunsch nach Selbsttötung nicht aufgrund einer durch Druck oder Erwartungshaltung 

beeinflussten oder aufgrund einer akuten Verzweiflung oder psychischen Erkrankung herbeigeführten Entscheidung 

entsteht. Ein solches Verfahren sollte auf multiprofessionelle Kompetenzen zurückgreifen, auch wenn den Ärztinnen 

und Ärzten hier eine besondere Verantwortung zukommt, etwa beim Ausschluss einer akuten depressiven Störung. 

[…]56  

 

Den Aspekt eines umfassenden Beratungsangebots im Kontext einer Neuregelung der Suizidhilfe 

griff auch die Evangelische Konferenz für Familien- und Lebensberatung e. V. (EKFuL) gut ein 

Jahr später in ihrem Positionspapier „Psychologische Beratung im Rahmen einer 

verantwortungsvollen Begleitung von Menschen, die einen assistierten Suizid erwägen“ auf.57 Darin 

beschreibt die EKFuL insbesondere die Rolle, Kompetenzen und Aufgaben der Psychologischen 

Beratung im Kontext des assistierten Suizids. Es sei wichtig, einen niederschwelligen, zeit- und 

wohnortnahen sowie kostenfreien Zugang zu psychologischen und anderen Beratungs- und 

Unterstützungsangeboten sicherzustellen. Dafür müssten entsprechende Netzwerkstrukturen 

geschaffen werden. Im Zuge eines möglichen Verfahrens, das den Zugang zu einem assistierten 

Suizid gesetzlichen regelt, wird eine begleitende verpflichtende psychologische Beratung für 

                                                           
55  Ebda. 
56  Ebda. 
57  EKFuL, Psychologische Beratung im Rahmen einer verantwortungsvollen Begleitung von Menschen, die einen 

assistierten Suizid erwägen, November 2021 (https://www.ekful.de/veroeffentlichungen/stellungnahmentexte/ 
[Abruf 12. Januar 2023]). 



49 

unerlässlich gehalten. Diese sei medizinischen Untersuchungen mit begutachtender Funktion 

zeitlich voranzustellen.58 

 

 

8. „Den assistierten professionellen Suizid ermöglichen“ –  

Anstoß einer neuen kirchlichen Debatte 

 

Die Anfrage des Bundesgesundheitsministers verdeutlicht die Suchbewegung, die mit der Aufgabe 

einer gesetzlichen Neuregelung einhergeht. Denn was oberflächlich klar scheint – Es braucht ein 

legislatives Schutzkonzept! – erweist sich als hochkomplexe Aufgabe, wenn es um die Konkretion 

geht. Schnell wird klar: Für die Ausgestaltung einer rechtlichen Neuregelung inkl. eines 

Schutzkonzeptes braucht es nicht nur ein interdisziplinäres Expert:innenwissen, sondern eine 

breite Debatte, um tieferliegende Fragen, Aspekte und Divergenzen miteinander zu identifizieren 

und zu diskutieren. Dies erlebten auch Kirche und Diakonie. In welchem Verhältnis stehen 

Selbstbestimmung und Lebensschutz theologisch zueinander? Und welche Konsequenzen lassen 

sich daraus für den Umgang mit dem assistierten Suizid ziehen – rechtlich, ethisch und auch 

bezogen auf das praktische kirchlich-diakonische Handeln? Wurde anfangs v. a. eine sensible 

politische Debatte gefordert,59 so wurde bald klar: Es braucht auch eine Debatte innerhalb von 

Kirche und Diakonie. Wirksam angestoßen wurde diese schließlich maßgeblich durch den am 11. 

Januar 2021 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ) erschienenen Artikel „Den assistierten 

professionellen Suizid ermöglichen“ von Reiner Anselm, Isolde Karle und Ulrich Lilie.60 Allein der 

– übrigens nicht von den Autor:innen gewählte – Titel barg und birgt Sprengkraft bzw. 

Provokationspotential, das sich in zahlreichen Leser:innenbriefen, reagierenden Artikeln und 

Kommentaren prompt Ausdruck verschafft.61 Inhaltlich brisant sind v. a. die in dem besagten 

Artikel formulierten Konsequenzen für das kirchliche und diakonische Handeln: 

 

[…] Dies vor Augen, könnte es auch eine Aufgabe kirchlich-diakonischer Einrichtungen sein, neben einer 

bestmöglichen medizinischen und pflegerischen Versorgung auch bestmögliche Rahmenbedingungen für eine 

Wahrung der Selbstbestimmung bereitzustellen. Angesichts der Tatsache, dass das Bundesverfassungsgericht die 

Selbstbestimmung am Lebensende nachdrücklich betont hat, erscheint es in der hier vorgestellten Perspektive möglich, 

auch die über eine Beratungspraxis ebenso wie durch eine umfassende Bereitstellung pflegerischer und 

palliativmedizinischer Angebote, […] abgesicherten Möglichkeiten eines assistierten Suizids in den eigenen Häusern 

anzubieten oder zumindest zuzulassen und zu begleiten.62 

                                                           
58  Vgl. ebda. 
59  Vgl. https://www.nordkirche.de/nachrichten/nachrichten-detail/nachricht/nordkirche-kritisiert-

kommerzialisierte- sterbehilfe- und-fordert-neuregelung/ (Abruf 12. Januar 2023). 
60  Anselm, Reiner / Karle, Isolde / Lilie, Ulrich: „Den assistierten professionellen Suizid ermöglichen“, in: 

Frankfurter Allgemeine Zeitung, 11. Januar 2021, 6. 
61  In Auswahl: „Bedford-Strohm gegen Beteiligung an organisierter Suizidassistenz, epd-Meldung vom 15. Januar 

2021 (https://www.ekd.de/hbs-gegen-beteiligung-an-suizidassistenz-62274.htm [Abruf 17. Januar 2023]); 
Dabrock, Peter / Huber, Wolfgang: „Selbstbestimmt mit der Gabe des Lebens umgehen“, in: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, 25. Januar 2021, 6; Frisch, Ralf: Mich fröstelt. Erste Eindrücke zu einem theologischen 
Plädoyer für die Ermöglichung des assistierten professionellen Suizids (https://zeitzeichen.net/node/8773 [Abruf 
17. Januar 2023]); diverse zustimmende wie ablehnende Leser:innenbriefe in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 
16. Januar 2021, 8.  

62  R. Anselm, I. Karle, U. Lilie, Suizid (wie Anm. 50). 



50 

 

Weiter heißt es: 

 

Anstatt durch eine Verweigerung Suizidwillige dazu zu zwingen, sich auf die Suche nach – möglicherweise durchaus 

eigennützige und nicht im Interesse des Lebensschutz handelnden – Organisationen zu machen, dürfte es sehr viel 

eher Ausdruck verantwortlichen Handelns sein, entsprechende Möglichkeiten durch besonders qualifizierte 

interdisziplinäre Teams in den Einrichtungen zuzulassen und dabei das familiäre Umfeld einzubeziehen.63  

 

Die theologische Basis der Argumentation ist das von Anselm, Karle und Lilie zuvor dargelegte 

evangelische Selbstbestimmungs- und Freiheitsverständnisses, das in seiner Nähe wie auch 

Unterschiedenheit zu dem des Urteils entfaltet wird. Dieses Verständnis halten Peter Dabrock und 

Wolfgang Huber in ihrer Replik64 aber genau für problematisch und in sozialethischer Hinsicht 

unterbestimmt: 

 

[Es muss gefragt werden], ob es unter theologischer und ethischer Perspektive gute Gründe dafür gibt, sich dieser 

Absolutsetzung der Selbstbestimmung [d. h. derjenigen des BVerfG, Anm. d. A.] anzuschließen. In dem Beitrag von 

Anselm, Karle und Lilie geschieht dies mit den Worten: „In dieser Hochschätzung des Individuums und seiner 

Selbstbestimmung gibt es keine Differenz zwischen dem Urteilstenor des Verfassungsgerichts und der Position der 

evangelischen Ethik.“ Das ist eine problematische Identifikation.65 

 

Demgegenüber betonen Dabrock und Huber: 

 

In einer Debatte über das Recht jedes Menschen, aus Selbstbestimmung dem eigenen Leben ein Ende zu machen, ist 

daran zu erinnern, dass kein Mensch sich selbst das Leben gibt. Jeder Mensch findet sich schon im Leben vor, bevor 

er beginnen kann, über dieses Leben nachzudenken. Auch die Freiheit erfährt er, bevor er sie als Autonomie 

verantworten kann. […]  

 Dass Menschen ihr Leben empfangen und dafür danken können, ist ebenso bedeutungsvoll wie die Erfahrung, 

dass sie dieses Leben mit anderen Menschen teilen und so weitergeben, was ihnen anvertraut ist. Beides schränkt die 

Bedeutung von Selbstbestimmung nicht ein, bildet aber ihren unhintergehbaren Horizont. […] 

 Für die Debatte über den Suizid als solchen […] ist die Zusammengehörigkeit von Individualität und Sozialität von 

großem Gewicht. Sie zu berücksichtigen ist insbesondere für das seelsorgliche und diakonische Handeln der Kirchen 

unerlässlich.66 

 

Die Debatte zu entpolemisieren und sie zu durch Einbeziehung multiprofessioneller Perspektiven 

aus Theorie und Praxis zu weiten, statt Bekenntnislagerbildung im Sinne von „Team 

Lebensschutz“ vs. „Team Selbstbestimmung“ zu fördern, fordern wenig später Petra Bahr und 

                                                           
63  Ebda. 
64  Vgl. P. Dabrock / W. Huber, Selbstbestimmt (wie Anm. 61), 6. 
65  Ebda. 
66  Ebda. 



51 

Michael Heinig in „Christ und Welt“.67 Genau dies geschah in den folgenden Monaten und Jahren 

intensiv. Mannigfaltige Veranstaltungen, Tagungen und Meinungsbildungsprozesse wurden auf 

allen Ebenen in den Kirchen und der Diakonie, bundesweit wie regional, in Landeskirchen, in 

evangelischen Akademien, Fachverbänden etc. geführt. Einrichtungen und Träger entwarfen erste 

Leitlinien zum Umgang mit Wünschen nach Suizidhilfe in ihren Häusern. Denn bei der gesamten 

Debatte steht immer auch die praktische Frage im Hintergrund: Wie sollen kirchliche und 

diakonische Einrichtungen jetzt und zukünftig damit umgehen, wenn Menschen in ihren Häusern 

den Wunsch äußern, Suizidhilfe in Anspruch zu nehmen? Sollten kirchliche Einrichtungen die 

Möglichkeit, Suizidhilfe in Anspruch zu nehmen, in ihren Häusern ablehnen? Sollten sie es dulden 

oder sogar aktiv ermöglichen? Und wie gestaltet sich eine (seelsorgliche) Begleitung von Menschen 

mit Suizidwünschen konkret? Wo liegen auch mögliche Grenzen? Diese und weitere Fragen 

wurden in den Verständigungsprozessen durchaus unterschiedlich beantwortet. Ein mehrheitlicher 

Konsens bildete sich aber dahingehend aus, dass man sich einig wurde: Kirchliche und diakonische 

Einrichtungen sollten sich erstens nicht selbst an der Organisation und Durchführung von 

Suizidhilfe beteiligen. Zweitens soll aber die (seelsorgliche) Begleitung von Menschen mit 

Suizidwünschen sichergestellt sein. 

 Zu einem vergleichbaren Ergebnis kam auch die Diakonie Deutschland nach ihrem breit 

angelegten, innerverbandlichen Meinungsbildungsprozess (2020 bis 2022). Bei zehn digitalen 

„Kaminabenden“ sowie zwei Fachtagen kamen verschiedene Expert:innen zu unterschiedlichen 

Schwerpunktthemen miteinander sowie mit den Teilnehmenden ins Gespräch.68 

Diskussionsgrundlage für die Debatte bot auch das im Dezember 2020 veröffentlichte 

Diskussionspapier „Selbstbestimmung und Lebensschutz: Ambivalenzen im Umgang mit 

assistiertem Suizid“69. Im Anschluss an den Meinungsbildungsprozess wurde schließlich im Mai 

2022 die Broschüre „,Ich bin ein Gast auf Erdenʻ (Ps 119,19) – Orientierungshilfe zum Umgang 

mit Sterbewünschen, suizidalen Gedanken und Wünschen nach Suizidassistenz“70 veröffentlicht. 

Die Verfasser der Orientierungshilfe nehmen dabei die Bandbreite von Sterbewünschen in den 

Blick und verengen die Fragestellung nicht auf den assistierten Suizid. Sie kommen zu dem Schluss: 

Der Raum, über mögliche Sterbewünsche und der dahinterliegenden Nöte ins Gespräch kommen 

zu können, sei sehr wichtig:71  

 

Die angemessenen Reaktionen des Umfeldes auf Sterbewünsche und suizidale Gedanken können mit dazu beitragen, 

dass es nicht zu einer Suizidhandlung kommt: ernst nehmen und zuhören, zuwenden und da sein, Anteilnahme am 

Schicksal des Gegenübers sowie Zeit und Raum für wahrhaftige Gespräche und Begegnungen. Einer solchen Haltung 

kommt eine besondere Bedeutung zu. 

 

                                                           
67  Vgl. Bahr, Petra / Heinig, Hans Michael: „Die Chance des Konkreten“, in: Christ und Welt, 4. Februar 2021, 4. 
68  https://www.diakonie-wissen.de/web/grp/assistierter-suizid (Abruf 17. Januar 2023). 
69  Diakonie Deutschland: Selbstbestimmung und Lebensschutz: Ambivalenzen im Umgang mit assistiertem Suizid, 

2020 (https://www.diakonie.de/fileadmin/user_upload/Diakonie/PDFs/Diakonie-Texte_PDF/ 
Selbstbestimmung_und_Lebensschutz_Ambivalenzen_im_Umgang_mit_assistiertem_Suizid_Diskussionspapier
_Diakonie_2020.pdf [Abruf 17. Januar 2023]). 

70  Diakonie Deutschland, „Ich bin ein Gast auf Erden“ (Ps 119,19) – Orientierungshilfe zum Umgang mit 
Sterbewünschen, suizidalen Gedanken und Wünschen nach Suizidassistenz. Für Begleitende, Beratende, 
Versorgende, Leitende in Diensten und Einrichtungen der Diakonie, 2022, https://www.diakonie.de/diakonie-
texte/022022-orientierungshilfe-zum-umgang-mit-sterbewuenschen-und-dem-assistierten-suizid (Abruf 17. 
Januar 2023). 

71  Ebda., 9. 



52 

Damit zeichnet die Diakonie zugleich einen Aspekt ein, der sich neben den obengenannten zwei 

Aspekten als weiterer Konsenspunkt in der gesamten innerkirchlichen Debatte herauskristallisierte: 

Vor einer Neuregelung der Suizidhilfe – die bei aller Sorgfalt immer mit der Gefahr verbunden sein 

wird, eine „Normalisierungstendenz“ zu verstärken – sollte zuerst die Suizidprävention gefördert 

und ausgebaut werden. Hierzu fordern Diakonie und EKD zusammen mit anderen Akteuren wie 

dem Nationalen Suizidpräventionsprogramm (NaSPro), der Deutschen Gesellschaft für 

Palliativmedizin (DGP), dem Deutschen Hospiz- und PalliativVerband (DHPV) und der 

Deutschen Gesellschaft für Suizidprävention (DGS) u. a. die Schaffung eines anspruchsvollen 

Suizidpräventionsgesetzes.72 

 

 

9. Die politische Auseinandersetzung um die beste Lösung – 

drei Entwürfe zu einem neuen Gesetz 

 

Zurück zur Politik: Neben den Bestrebungen, die Suizidprävention zu stärken, die durchaus im 

politischen Berlin als Aufgabe verstanden wird,73 möchte sich der Gesetzgeber aktuell erkennbar 

der Aufgabe einer Neuregelung der Suizidhilfe stellen. Regierungsseitig war bereits im 

Koalitionsvertrag der Wunsch festgehalten worden, dass „durch zeitnahe fraktionsübergreifende 

Anträge das Thema Sterbehilfe einer Entscheidung zugeführt“74 werde. Derzeit liegen insgesamt 

sechs Entwürfe vor, von denen drei parlamentarischen Initiativen entspringen. Zu letzteren 

gehören die (allesamt interfraktionellen) Entwürfe der Parlamentarier:innen-Gruppen um Lars 

Castellucci (SPD) u. a.,75 um Kathrin Helling-Plahr (FDP) u. a.76 sowie um Renate Künast 

(Bündnis90 / Die Grünen) u. a.77 Die außerparlamentarischen Entwürfe (gemeint sind der Entwurf 

des BMG der 19. Wahlperiode [Spahn-Entwurf], der dem Entwurf Castelluccis u. a. konzeptionell 

ähnliche Entwurf einer Gruppe um den italienischen, vornehmlich in der Schweiz wirkenden 

Mediziner Prof. Gian D. Borasio sowie der Augsburg-Münchener-Hallesche-Entwurf) spielen 

zumindest derzeit allenfalls eine Nebenrolle. Und dies obzwar etwa dem Augsburg-Münchener-

Halleschen-Entwurf – ungeachtet seiner spezifischen Implikationen – durchaus ein hohes Maß an 

Bearbeitungstiefe eignet. So befasste sich dieser beispielsweise als einziger Entwurf mit der sich 

hinsichtlich der Tötung auf Verlangen (§ 216 StGB) ergebenden Folgefrage (zu dieser unten 

Näheres). Die hinter dem Entwurf stehende Gruppe um den Juristen Prof. Henning Rosenau hatte 

                                                           
72  Vgl. u. a. „Diakonie und Kirche fordern Suizidpräventionsgesetz“, Pressemitteilung der EKD vom 18. Mai 2022 

(https://www.ekd.de/diakonie-und-kirche-fordern-suizidpraeventionsgesetz-73374.htm [Abruf 17. Januar 2023]); 
Positionspapier der Diakonie Deutschland zum Suizidpräventionsgesetz vom 17. Februar 2022 
(https://www.diakonie.de/stellungnahmen/positionspapier-der-diakonie-deutschland-zum-
suizidpraeventionsgesetz [Abruf 17. Januar 2023]); Stellungnahme der Diakonie Deutschland zum Thema 
„Stärkung der Suizidprävention“ zur öffentlichen Anhörung des Rechtsausschusses des Deutschen Bundestages 
am 28.11.2022 (https://www.diakonie.de/stellungnahmen/stellungnahme-der-diakonie-deutschland-zum-thema-
staerkung-der-suizidpraevention [Abruf 17. Januar 2023]). Zur Initiative von NaSPro, DGP u. a. siehe 
https://www.dgpalliativmedizin.de/dgp-aktuell/initiative-von-dgp-naspro-dhpv-und-dgs-mehr-als-40-
institutionen-und-fachgesellschaften-fordern-suizidpraeventionsgesetz.html (Abruf 17. Januar 2023). 

73  So wartet die Parlamentariergruppe um Lars Castellucci sogar mit einem Antrag zur Stärkung der Suizidprävention 
auf (https://lars-castellucci.de/medien/2022/02/2022-01-26-Antrag-Suizidpraevention-final-.pdf [Abruf 24. 
Januar 2023]). 

74  Mehr Fortschritt wagen, Koalitionsvertrag zwischen SPD, Bündnis 90/Die Grünen und FDP 2021 – 2025, 113. 
75  https://dserver.bundestag.de/btd/20/009/2000904.pdf (Abruf 29. November 2022). 
76  https://dserver.bundestag.de/btd/20/023/2002332.pdf (Abruf 29. November 2022). 
77  https://dserver.bundestag.de/btd/20/022/2002293.pdf (Abruf 29. November 2022). 



53 

sich schon seit Jahren intensiv mit dem Thema einer möglichst umfassenden Regelung der 

Suizidbeihilfe beschäftigt, da man wohl – offenbar sehr weitsichtig – davon ausging, dass § 217 

StGB in verfassungsrechtlicher Hinsicht keinen dauerhaften Bestand haben würde. 

 Es ist derzeit unklar, ob und inwieweit die parlamentarischen Entwürfe, die jeweils 

unterschiedliche Stärken und Schwächen aufweisen und einmal mehr, einmal weniger liberal 

ausfallen, im weiteren Verlauf des Verfahrens noch Veränderungen erfahren werden. Es ist aber 

damit zu rechnen, dass sich auch hier die (im Scherz als Erstes Strucksches Gesetz benannte) Regel 

bewahrheiten wird, nach der kein Gesetz den Bundestag so verlässt wie es in ihn eingebracht wurde. 

Gerüchteweise hörte man über den Sommer 2022 zudem, dass noch an einem vierten 

parlamentarischen Entwurf gearbeitet würde, der die beiden liberaleren Entwürfe um Helling-Plahr 

und Künast quasi vereinigen könnte. Es stellt sich zudem die Frage, ob der Vorschlag Castelluccis 

u. a., der die geschäftsmäßige Beihilfe zum Suizid erneut einer grundsätzlichen Strafbarkeit (in 

einem zu revitalisierenden § 217 StGB) unterwürfe, aufgrund der vielfach hieran geübten Kritik78 

zumindest insoweit noch eine Änderung erfahren wird. Da bereits mit der Fassung eines 

Straftatbestands Unrecht begründet werde,79 wird mitunter vorgetragen, sei straf- und 

verfassungskonform keine umfassende Regelung einer Strafbarkeit der Suizidbeihilfe möglich.80 

Dem Argument ist jedenfalls zuzugeben, dass sich das Strafrecht, um einer Entgrenzung des 

staatlichen Einflusses auf die Freiheitsausübung des Einzelnen entgegenzuwirken, a priori als 

Ultima Ratio81 verstehen muss. Durch die Vorschrift würde die Strafbarkeit der vom BVerfG als 

sicherungswürdig herausgestellten Freiheit aber zur Regel, ohne das mildere der 

Missbrauchsabwehr Mittel bemüht würden.82 Auch unabhängig derart grundsätzlicher 

rechtsdogmatischer Einwände83 evoziert der Vorschlag Befürchtungen, nach denen eine erneute 

Verfassungswidrigkeit der Vorschrift eine weitere sachlich tiefgreifende parlamentarische 

Befassung mit der Sache de facto ausschließen würde, da dann bereits der zweite gesetzliche 

Näherungsversuch in Folge gescheitert wäre. Zwar ist die Verankerung im Strafrecht auch durch 

das BVerfG nicht per se ausgeschlossen worden. Fraglich ist aber insbesondere, wie sich eine 

erneute grundsätzliche Strafbarkeit in der Praxis auswirkte, ob sie also die Wahrnehmung des 

Rechts auf Suizidassistenz erneut faktisch zu stark einschränkte.84 Zudem fällt der Entwurf durch 

                                                           
78  Siehe statt vieler Helmut Frister in dessen Stellungnahme als Sachverständiger im Gesetzgebungsverfahren: „Wenn 

die Menschen sogar ein verfassungsrechtlich gewährleistetes Recht haben, selbst über die Beendigung des Lebens 
zu entscheiden, erscheint es nicht sachgerecht, eine bei der Ausübung dieses Rechts geleistete Hilfe grundsätzlich 
mit Strafe zu bedrohen“ (https://www.bundestag.de/resource/blob/923398/ 
365a25f59ddc2b1034986209c35143ab/Frister-data.pdf, 14 [Abruf 18. Januar 2023]). 

79  Siehe Dorneck, Carina u. a.: Gesetz zur Gewährleistung selbstbestimmten Sterbens und zur Suizidprävention, 
Tübingen 2021, 51. 

80  Ebda.  
81  Siehe dazu näher die Stellungnahme des Deutschen Anwaltvereins durch den Ausschuss Strafrecht unter 

Mitwirkung des Ausschusses Medizinrecht zum fraktionsübergreifenden Gesetzesentwurf zur Strafbarkeit der 
geschäftsmäßigen Hilfe zur Selbsttötung und zur Sicherstellung der Freiverantwortlichkeit der Entscheidung zur 
Selbsttötung (BT-Drs. 20/904), https://www.bundestag.de/resource/blob/922066/ 
b2e9f8ffd37997a849325dd6cf24776d/Greeve_DAV-data.pdf, 5f. (Abruf: 29. November 2022). 

82  Ebda. 
83  Bemängelt wird insoweit ferner eine systemwidrige Vorverlagerung der Tatvollendung bis hinein in den Bereich 

wirkungsloser Vorbereitungshandlungen. Der Entwurf führe „nicht nur dazu, dass eine nach allgemeinen 
Akzessorietätsgrundsätzen straflose Beihilfe zu einer strafbaren Förderung einer von der anderen Person 
freiverantwortlich begangenen vollendeten oder versuchten Selbsttötung wird, sondern erfasst auch 
Vorfeldhandlungen, die nach allgemeinen Grundsätzen als strafloser Beihilfeversuch einzustufen wären.“, führt 
etwa der als Sachverständiger zur Anhörung geladene Christoph Knauer aus 
(https://www.bundestag.de/resource/blob/923024/efe4b30b1b093bbac4cefb7c5957127a/Knauer-data.pdf, 17 
[Abruf 29. November 2022]). 

84  Auch wenn hinreichend Möglichkeiten blieben, steht jedenfalls zu befürchten, dass diese im Falle einer restriktiven 
strafrechtlichen Regelung mehr oder minder allein durch Sterbehilfeorganisationen bestritten würden, die so ein 



54 

eine zweimalige Begutachtung der Freiverantwortlichkeit in praktischer Hinsicht besonders 

anspruchsvoll aus, so dass auch insoweit die (flächendeckende) Durchführbarkeit bezweifelt 

werden kann. 

 Gemein ist allen Entwürfen, dass sie eine Beratungspflicht vorsehen. Unterschiede ergeben sich 

aber bezüglich der an diese gestellten Anforderungen, der einzuhaltenden Fristen und der 

Überwachung von Sterbehilfeorganisationen. So sieht der Vorschlag von Castellucci u. a., der 

aufgrund seiner strafrechtlichen Verankerung umfassend im StGB geregelt werden soll, eine 

Wartefrist von grundsätzlich drei Monaten vor, wie schon erwähnt zwei Untersuchungen 

hinsichtlich der Entscheidungsfähigkeit der suizidwilligen Person, aber nur eine einzelne 

Pflichtberatung. Das quantitative Verhältnis von Begutachtung und Beratung sollte aus diakonisch-

fachlicher Sicht allerdings eher umgekehrt sein. Nur im Entwurf Castelluccis u. a. sind geregelte 

Suizide Minderjähriger vollständig ausgeschlossen. Helling-Plahr u. a. sehen ein eigenes Gesetz vor, 

in welchem sie das Beratungskonzept und die Anforderungen an die Beratungsstellen relativ 

umfänglich ausgestalten. Der Entwurf sieht grundsätzlich Fristen von 10 Tagen bis zu acht 

Wochen vor. Künast u. a., die ebenfalls ein eigenes Gesetz für die Regelungsaufgabe schaffen 

wollen, unterscheiden zwischen einem Verfahren für Sterbewillige in einer medizinischen Notlage 

und einem Verfahren in sonstigen Konstellationen. Sie sehen außerhalb der medizinischen 

Notlagen eine zweimalige Beratung in einer zugelassenen unabhängigen Beratungsstelle im 

Abstand von mindestens zwei bis zu höchstens 12 Monaten vor. Der Entwurf verlangt ferner, dass 

der Suizidwunsch schriftlich schlüssig zu begründen ist. Eine solche Vorschrift könnte im Hinblick 

auf die bundesverfassungsgerichtlich hochgehaltene Prämisse rechtfertigungsfreier 

Selbstbestimmung ihre Tücken haben, wenn und soweit sie über die Feststellung der 

Freiverantwortlichkeit hinausreichte. Der Entwurf zeichnet sich ferner dadurch aus, dass er als 

einziger (klarstellende) restriktive Regelungen zu Betreuung und Patientenverfügung trifft.  

 Allen Entwürfen mangelt es an einer umfassenden Sicherstellung der Abgrenzung von 

Beratung, Begutachtung und Assistenz. Castellucci u. a. trennen Begutachtung und Assistenz, nicht 

aber Beratung und Assistenz. Dagegen trennen Helling-Plahr u. a. Beratung und Assistenz, nicht 

aber Begutachtung und Assistenz.85 Künast u. a. sehen überhaupt keine zwingende Abgrenzung 

vor. Ein Zulassungsregime für Sterbehilfeorganisationen sehen nur Künast u. a. vor. Und keiner 

der vorliegenden Entwürfe macht sich bislang für ein Selbstbestimmungsrecht der Einrichtungen 

dergestalt stark, dass auch schon die Duldung der Durchführung der Suizidassistenz unter 

bestimmten Bedingungen ausgeschlossen werden könnte.86 Den Einrichtungen sollte aber im 

Hinblick auf deren jeweiliges Leitbild die Möglichkeit dazu eingeräumt werden. Dies hätte vor dem 

Hintergrund des sogenannten Werther-Effektes eine gewisse suizidpräventive Wirkung und würde 

                                                           
De-facto-Monopol etablieren könnten. Denn nur sie sind aufgrund ihres Organisationsvermögens in der Lage, sich 
auf anspruchsvolle Rechtslagen einzustellen, mit höheren Risiken hinreichend sicher umzugehen. Andere könnten 
es mitunter aufgrund der restriktiven Ausgestaltung nicht mehr wagen, sich auf strafrechtliche Risiken einzulassen. 

85  Dadurch, dass die Beratungsstelle für die begutachtende Stelle auf dem Beratungsschein vermerken soll, wenn 
Zweifel an der Freiverantwortlichkeit der Willensbildung besteht, sind auch Beratung und Begutachtung hier nicht 
streng voneinander getrennt. Die Vermengung von Beratung und Begutachtung kann den notwendigen Aufbau 
von Vertrauen der sterbewilligen Person behindern.  

86  Eine gewisse Ausnahme stellt der Entwurf der Parlamentarier-Gruppe um Lars Castellucci dar, der das Thema 
immerhin in der Gesetzesbegründung aufnimmt. Allerdings würde das bloße Anführen in der Gesetzesbegründung 
zum einen schon grundsätzlich nicht ausreichen, die für die Einrichtungen notwendige Rechtssicherheit 
herzustellen. Zum anderen ist der betreffende Hinweis dadurch schon nicht hinreichend, weil er durch seine recht 
offene Formulierung die insoweit anstehende gesetzgeberische Gestaltungsaufgabe letztlich mehr oder minder 
allein den Gerichten überlassen würde. 



55 

nicht zuletzt auch das Wunsch- und Wahlrecht der Bewohner:innen stärken. So führt die Diakonie 

Deutschland in ihrem Forderungspapier „Suizidassistenz sorgfältig regeln“ aus:  

 

Auch die Duldung der Durchführung eines Suizids in den eigenen Räumlichkeiten kann eine starke Belastung für 

dadurch tangierte Dritte (wie Mitbewohner:innen, Mitarbeitende und leitende Kräfte) bedeuten. Einzelne Träger 

werden in dieser Frage an die Grenzen ihres Selbstverständnisses geführt. Solange das Ausweichen im konkreten Fall 

als zumutbar gelten kann, ist die Möglichkeit eines Ausschlusses der Duldung zu sichern.87 

 

Allein die Feststellung, dass es – wie vom BVerfG ausdrücklich bestimmt – nur ein Recht auf 

Inanspruchnahme der Hilfe bereiter Dritter gibt, damit für niemanden aber die Pflicht, sich an einem 

Suizid zu beteiligen, reicht nicht aus, um denjenigen diakonischen Glaubensfragen Rechnung zu 

tragen, die sich im Zusammenhang mit Leben und Tod eines jeden allgemeinverbindlichen 

menschlichen Urteils a priori entziehen. Und schließlich ist noch eine umfassende Evaluation zu 

garantieren, sowohl hinsichtlich der Wirksamkeit präventiver Maßnahmen als auch hinsichtlich der 

Auswirkungen der Verfahrensgesetzgebung. Letztere sehen von den parlamentarischen Gruppen 

bislang nur Künast u. a. sowie Helling-Plahr u. a. vor.  

 Angefeuert wird die Debatte um die gesetzliche Ausgestaltung der Suizidassistenz derzeit nicht 

zuletzt auch weiter durch Gerichte. Zwischenzeitlich hat sich der Bundesgerichtshof in einer 

vielbeachteten Entscheidung88 zu der Thematik geäußert. Zum einen hält er – wenig überraschend 

– fest, dass eine verfassungskonforme Reduktion des Straftatbestands der Tötung auf Verlangen 

(§ 216 StGB) immer dann in Frage käme, wenn sich die suizidwillige Person physisch selbst nicht 

helfen kann. Zum anderen hat er – (in strafrechtsdogmatischer Hinsicht) durchaus überraschend 

– die in dem der Entscheidung zugrundeliegenden Strafverfahren angeklagte Person vom Vorwurf 

der Tötung auf Verlangen freigesprochen, obwohl der Suizident die Tathandlung selbst hätte 

vornehmen können. Der Gesetzgeber ist nun gefragt, ob er die Konsequenzen der Entscheidung 

in Zukunft hinnehmen möchte. Will er das nicht, sind die vorliegenden Entwürfe auch hinsichtlich 

dieses Aspekts ergänzungsbedürftig. Eine Antwort des Gesetzgebers ist schon deshalb geboten, 

weil es in seiner Verantwortung liegt, verfassungskonforme Vorschriften zu schaffen. Er ist 

gehalten, derlei schwerwiegende Fragen schon grundsätzlich nicht der Rechtsprechung zu 

überlassen. Insbesondere Ausnahmen von einer Vorschrift, die die Tötung von Menschen zum 

Gegenstand hat, sollten klar geregelt sein und keine wesentlichen Fragen offenlassen. Indem der 

Aushandlungsprozess solcher Ausnahmen nicht von Dritten übersehen werden kann, schaffte der 

Gesetzgeber anderenfalls besondere, zusätzliche Gefahrenlagen insbesondere für Menschen, die 

sich ohnehin bereits in Situationen befinden, in denen Fremdbestimmung nicht hinreichend sicher 

ausgeschlossen werden kann. 

 Beachtlich ist schließlich, dass bisher nur eine der Parlamentarier:innen-Gruppen neben dem 

Entwurf zur Suizidbeihilfe auch einen Entwurf zur Suizidprävention vorgelegt hat, der zwar noch 

                                                           
87  Diakonie Deutschland: Forderungspapier „Suizidassistenz sorgfältig regeln“, 2022 (https://www.diakonie.de/ 

fileadmin/user_upload/Diakonie/PDFs/Stellungnahmen_PDF/2022_05_10_Forderungspapier_Gesetzesentwu
erfe_assistierter_Suizid_fin.pdf, 2 [Abruf 29. November 2022]). Ausführlicher erläutert die Diakonie ihre 
entsprechende Forderung in ihrer Initiativstellungnahme zur Anhörung (https://www.bundestag.de/ 
resource/blob/923174/ca52ac960013f91d26326d0610d564bb/Diakonie-data.pdf), 4. 

88  Beschluss vom 28. Juni 2022, Az. 6 StR 68/21. 



56 

ergänzungsbedürftig,89 durchaus aber bereits vielversprechend ist. So zielt er bereits auf einen 

Aktionsplan zur Sensibilisierung der Öffentlichkeit, auf den Auf- bzw. Ausbau von 

Suizidpräventionsdiensten, die Schaffung altersspezifischer psychotherapeutischer oder 

psychosozialer Angebote sowie den Ausbau der Palliativversorgung. Nach Ansicht der Diakonie 

Deutschland wäre der Antrag jedenfalls noch zu ergänzen, und zwar um den leistungsfähigen 

Ausbau der psychiatrisch-psychosozialen Krisendienste (flächendeckend und 24 / 7), einen 

Rechtsanspruch auf Beratung ohne Diagnose (SGB V), die regelhafte Ansprache Älterer und deren 

regelmäßige Einbeziehung in gesellschaftliche Aktivitäten (nicht nur in Einrichtungen), die 

Ausweitung der gesundheitlichen Versorgungsplanung am Lebensende (§ 132g SGB V) sowie die 

verstärkte Förderung sorgender Gemeinschaften.90 

 Es ist davon auszugehen, dass dieser Entwurf auch aus den anderen Gruppen viel 

Unterstützung erfahren würde, sofern nicht noch ein besserer Vorschlag vorgelegt wird. Dass die 

Wichtigkeit der Stärkung der Suizidprävention in einem parteiübergreifenden Konsens 

angenommen wird, lässt insoweit hoffen. Ob jedoch auch die Hoffnungen erfüllt werden, die sich 

darauf beziehen, dass die Prävention vor oder zumindest zeitgleich mit der Regelung eines 

Verfahrens der Suizidassistenz geregelt wird, ist noch offen. Dies wäre aber ein wichtiges Zeichen.91 

 

                                                           
89  Siehe die Forderungen der Diakonie Deutschland in Forderungspapier „Suizidassistenz sorgfältig regeln“, (wie 

Anm. 87) und insgesamt die Forderungen der Diakonie in ihrer Initiativstellungnahme zur Anhörung (wie Anm. 
87). 

90  Ebda. 
91  Vgl. Abschnitt 8. 



57 

2. „Migration menschenwürdig gestalten“ – das neue Gemeinsame Wort  

der Kirchen in Deutschland zu Migration und Flucht 

 

Alexander Kalbarczyk 

 

1. Zur Entstehung des Dokuments 

 

Knapp 25 Jahre nach Erscheinen des ersten „Gemeinsamen Wortes der Kirchen zu den 

Herausforderungen durch Migration und Flucht“1 veröffentlichten die Deutsche 

Bischofskonferenz und die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) im Oktober 2021 ein neues 

Migrationswort: „Migration menschenwürdig gestalten“.2 Wie beim Vorgängerdokument aus dem 

Jahr 1997 war auch die Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) an der Vorbereitung 

beteiligt. Das alte Wort war vor dem Hintergrund migrationspolitischer Kontroversen im 

wiedervereinigten Deutschland entstanden. Ein prägendes Ereignis für das neue Migrationswort 

waren die Fluchtbewegungen der Jahre 2015/2016. 

 

 

1. 1 Das alte Gemeinsame Wort 

 

Vor 25 Jahren standen andere Themen auf der Tagesordnung als heute. So war die Frage, ob 

Deutschland ein Einwanderungsland ist, in den 1990-ern hoch umstritten. Infolgedessen wurden 

drängende Fragen des Staatsangehörigkeitsrechts und der Integration weitgehend ausgeblendet. 

Die EU-Osterweiterung war noch nicht erfolgt. Und die europäische Ebene war in der Migrations- 

und Asylpolitik bei Weitem nicht so bedeutsam wie heute. Diskussionen rund um die kulturelle 

Identität waren im wiedervereinigten Deutschland nicht selten von Ängsten und Verunsicherungen 

geprägt. Das Land wurde durch rassistische Übergriffe erschüttert. Mit dem sogenannten 

„Asylkompromiss“ kam es zu einer folgenschweren Einschränkung des grundgesetzlich 

verankerten Rechts auf Asyl. 

 In dieser schwierigen Debattenlage vermochte das Gemeinsame Wort der Kirchen zur 

Überwindung von Denkblockaden beizutragen. Zehn Jahre nach Veröffentlichung des Dokuments 

resümierte der an der Ausarbeitung beteiligte Migrationsforscher Prof. Dr. Klaus Bade (Universität 

Osnabrück), dass das Gemeinsame Wort seine Wirkung nicht unbedingt durch direkten Einfluss 

auf politische Entscheidungen entfaltet habe, sondern vielmehr „durch allgemeine 

                                                           
1  „… und der Fremdling, der in deinen Toren ist“. Gemeinsames Wort der Kirchen zu den Herausforderungen 

durch Migration und Flucht. Gemeinsame Erklärung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der 
Deutschen Bischofskonferenz in Verbindung mit der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland 
(Gemeinsame Texte,12), Hannover / Bonn / Frankfurt 1997 (zitiert als GW 1997). 

2  Migration menschenwürdig gestalten. Gemeinsames Wort der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der 
Evangelischen Kirche in Deutschland in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in 
Deutschland (Gemeinsame Texte, 27), Bonn / Hannover 2021 (zitiert als GW 2021); online verfügbar unter: 
www.dbk-shop.de/de/publikationen/gemeinsame-texte/migration-menschenwuerdig-gestalten.html (alle online-
Quellen wurden zuletzt am 1. März 2023 abgerufen). 



58 

Bewusstseinsbildung [...] auch über die Kirchen hinaus“3. Eine entscheidende Erkenntnis des 

Wortes lautete, dass „die Bundesrepublik tatsächlich seit mehr als einem Jahrzehnt ein 

Einwanderungsland neuen Typs geworden ist – nicht im rechtlichen, aber im gesellschaftlichen 

und kulturellen Sinne“4. Bezüglich des historischen Wandels von einem Auswanderungs- zu einem 

Einwanderungsland wurde festgehalten:  

 

Heute hat die Bundesrepublik Deutschland als faktisches Einwanderungsland wider Willen mit Problemen zu schaffen, 

die Deutsche in der Geschichte bis dahin vorwiegend andernorts verursachten, aber nur in sehr beschränkten Maße 

im eigenen Land zu bewältigen hatten.5 

 

Geworben wurde dafür, Fragen von Migration und Integration nicht mehr als „Randprobleme“ 

wahrzunehmen, sondern als „zentrale gesellschaftspolitische Aufgaben“, die „aller Voraussicht 

nach in ihrer Bedeutung künftig noch zunehmen“6 dürften. Die Kirchenleitungen warben auf 

politischer Ebene dafür, sich der Realität der Einwanderungsgesellschaft zu stellen. Und sie 

verbanden damit den Appell an die Kirchengemeinden, „das Zusammenleben mit Menschen 

anderer Religionen und Kulturen im dialogischen Geist zu wagen und zu gestalten“7. 

 

 

1. 2 Auf dem Weg zu einem neuen Migrationswort 

 

Im Frühjahr 2017 sprachen sich die Migrationskommission der Deutschen Bischofskonferenz und 

die EKD-Kammer für Migration und Integration dafür aus, dass in gemeinsamer ökumenischer 

Verantwortung ein neuer Grundlagentext zu Fragen von Migration und Flucht ausgearbeitet 

werden soll. Auch der Ständige Rat der Deutschen Bischofskonferenz und der Rat der EKD 

fassten entsprechende Beschlüsse. Mit einer gemeinsamen Sitzung der Migrationskommission 

sowie der EKD-Kammer für Migration und Integration am 9. März 2018 in Hannover wurde der 

Prozess zur Erarbeitung des Migrationswortes initiiert. Vereinbart wurde die Bildung einer 

Arbeitsgruppe zur Vorbereitung des Dokuments. 

 

 

1. 2. 1 Einrichtung der Ökumenischen Arbeitsgruppe 

 

Als Vorsitzende der Ökumenischen Arbeitsgruppe fungierten die Vorsitzenden von Kommission 

und Kammer, Erzbischof Dr. Stefan Heße (Hamburg) und Präses Manfred Rekowski (Düsseldorf). 

                                                           
3  Bade, Klaus: 10 Jahre Gemeinsames Wort der Kirchen zu den Herausforderungen durch Migration und Flucht. 

Historisch-politische Erinnerungen, Vortrag auf der Sitzung der Fachkommissionen der Evangelischen Kirche 
Deutschlands (EKD) und Deutschen Bischofskonferenz (DBK) am 19. September 2007 in Bielefeld, 10 
(https://kjbade.de/mv/). 

4  GW 1997, Nr. 20. 
5  GW 1997, Nr. 25. 
6  GW 1997, Nr. 60. 
7  GW 1997, Nr. 261. 



59 

Die Geschäftsführung wurde den Geschäftsführern von Kommission und Kammer, Dr. Alexander 

Kalbarczyk und Oberkirchenrätin Sabine Dreßler, übertragen. 

 Folgende Fachleute wurden auf Vorschlag der Migrationskommission in die Arbeitsgruppe 

berufen: Dr. Thomas Arnold (Direktor der Katholischen Akademie des Bistums Dresden-Meißen), 

Prof. Dr. Georg Cremer (ehemaliger Generalsekretär des Deutschen Caritasverbands), Prof.in Dr. 

Marianne Heimbach-Steins (Institut für Christliche Sozialwissenschaft, Universität Münster), 

Prof.in Dr. Regina Polak (Institut für Praktische Theologie, Universität Wien) und Prof.in Dr. Beate 

Rudolf (Direktorin des Deutschen Instituts für Menschenrechte, Berlin). Auf Vorschlag der EKD-

Kammer für Migration gehörten der Arbeitsgruppe an: Ministerialrat Dirk Gärtner (Leiter des 

Landesamts für Zuwanderung und Flüchtlinge Schleswig-Holstein, Neumünster), Prof. Dr. Martin 

Laube (Lehrstuhl für Systematische Theologie, Universität Göttingen), Prof. Dr. Hannes 

Schammann (Institut für Sozialwissenschaften, Universität Hildesheim) und Prof.in Dr. Angela 

Standhartinger (Lehrstuhl für Neues Testament, Universität Marburg). Zudem nominierte die 

Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK) Archimandrit Gregorios 

Sorovakos (Pfarrer der Griechisch-Orthodoxen Kirchengemeinde Prophet Elias, Frankfurt/Main), 

Prof. Dr. Stephan von Twardowski (Pastor der Evangelisch-methodistischen Kirche und Professor 

für Systematische Theologie, Theologische Hochschule Reutlingen) und Prof. Dr. Assaad Elias 

Kattan (Lehrstuhl für Orthodoxe Theologie, Universität Münster). Der Leiter des Bereichs 

Weltkirche und Migration im Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Ulrich Pöner, und der 

Leiter der Abteilung für Öffentliche Verantwortung im Kirchenamt der EKD, Dr. Horst Gorski, 

waren als Ständige Gäste beteiligt. 

 

 

1. 2. 2 Tätigkeit der Ökumenischen Arbeitsgruppe 

 

Die Ökumenische Arbeitsgruppe nahm ihre Arbeit am 13. Juli 2018 auf und kam zu insgesamt 14 

Sitzungen zusammen – anfangs in Präsenz, später pandemiebedingt rein digital. Das letzte Treffen 

fand am 27. November 2020 statt. 

 Es bestand rasch Einigkeit darüber, dass eine bloße Aktualisierung des Wortes von 1997 kein 

sinnvolles Unterfangen wäre, sondern dass eine Neufassung auf der Höhe der Zeit anzustreben 

sei. Im Hintergrund stand die Erkenntnis, dass sich nicht nur die politischen und gesellschaftlichen 

Umstände, sondern auch die theologischen Reflexionen über Migration weiterentwickelt haben. 

 Unter den Arbeitsgruppenmitgliedern mit theologischem Hintergrund sorgten weniger 

konfessionelle Differenzen als vielmehr die Frage nach der Gewichtung biblisch-theologischer und 

sozialethischer Ansätze für Diskussionen. Bei manchen Fragestellungen zeigten sich jedoch 

durchaus auch konfessionelle Prägungen. So fand beispielsweise die Tatsache, dass in der 

Migrationsdebatte der letzten Jahre immer wieder Max Webers Unterscheidung zwischen 

Verantwortungs- und Gesinnungsethik bemüht wurde,8 vor allem unter evangelischen Mitgliedern 

starke Beachtung – etwa mit Rückgriff auf die lutherische Lehre von den zwei Regimenten. Für 

                                                           
8  Siehe etwa Körtner, Ulrich: Gesinnungs- und Verantwortungsethik in der Flüchtlingspolitik, in: Zeitschrift für 

Evangelische Ethik 60 (2016), 282–296; sowie Mandry, Christof: Gesinnung oder Verantwortung: zu einer 
irreführenden Alternative in der Migrationsethik, in: Ethik in den Kulturen – Kulturen in der Ethik: Eine Festschrift 
für Regina Ammicht Quinn, Tübingen 2017, 85–94. Vgl. auch unten die Ausführungen zu Kapitel V: Sozialethische 
Orientierungen. 



60 

das katholische Nachdenken über Migrationsfragen wiederum erwies sich das universale Ethos der 

Geschwisterlichkeit, wie es durch Papst Franziskus betont wird, als wichtiger Ansatzpunkt, womit 

zugleich auch das Spannungsverhältnis zwischen universalen und partikulären Perspektiven 

aufgerufen wurde. 

 Insgesamt wurde in der Ökumenischen Arbeitsgruppe intensiv über Fragen der politischen 

Gestaltbarkeit und Steuerbarkeit von Migration diskutiert. Dabei zeigte sich – etwas vereinfacht 

beschrieben – das folgende Grundmunster: Während die menschenrechtliche Perspektive stärker 

zu einer Dynamik der Öffnung tendiert, werden aus Sicht des Nationalstaats, einschließlich seiner 

demokratischen und sozialstaatlichen Prinzipien, eher Argumente für die Begrenzung von 

Migration formuliert.9 

 

 

1. 2. 3 Beratung, Resonanz, Redaktion, Beschluss 

 

Erste Entwürfe für die Gliederung des neuen Migrationswortes sowie einzelne Kapitel konnten bei 

einem Treffen der Ökumenischen Arbeitsgruppe und des Ökumenischen Arbeitskreises (ÖK AK) 

Migration am 12. Dezember 2019 in Hamburg diskutiert werden. Im ÖK AK treten unter der 

Leitung der Vorsitzenden von Kommission und Kammer einmal pro Jahr Fachleute der 

Migrationsarbeit beider großer Kirchen zusammen. Auch der Kontaktgesprächskreis zwischen 

Vertretern der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der EKD befasste sich regelmäßig mit 

dem aktuellen Stand des Vorhabens. 

 Bei ihren jeweiligen Sitzungen im Herbst 2020 konnten die Migrationskommission sowie die 

Kammer für Migration und Integration eingehend über eine erste Entwurfsfassung des 

Migrationswortes beraten. Dabei stimmten beide Gremien der Grundstruktur des Texts zu und 

gaben zugleich Hinweise für die weitere Bearbeitung. Parallel wurde das Dokument auch einer 

externen Resonanzgruppe, der weitere Fachleute aus Wissenschaft und Kirche angehörten, zur 

Begutachtung vorgelegt. 

 Bei ihrer letzten Sitzung im November 2020 wertete die Ökumenische Arbeitsgruppe die 

Anmerkungen aus Kommission, Kammer und Resonanzgruppe aus und verständigte sich auf ein 

Verfahren zur weiteren Überarbeitung des Dokuments. Es wurde eine Redaktionsgruppe gebildet, 

der neben den Geschäftsführern von Kommission und Kammer auch Dr. Lukas Schreiber 

(Nationaldirektor für die Ausländerseelsorge im Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz) und 

Doris Peschke (ehemalige Generalsekretärin der Churches’ Commission for Migrants in Europe, 

CCME) angehörten. 

 Einer von der Redaktionsgruppe vorbereiteten zweiten Entwurfsfassung stimmten im Frühjahr 

2021 folgende Gremien dem Grundsatz nach zu, wobei mit Blick auf die Vorbereitung der finalen 

Fassung jeweils weitere Hinweise gegeben wurden: die EKD-Kammer für Migration und 

Integration (11./12. März 2021), die Migrationskommission der Deutschen Bischofskonferenz (17. 

März 2021), der Vorstand der ACK (24. März 2021), der Rat der EKD (26./27. März 2021) und 

der Ständige Rat der Deutschen Bischofskonferenz (26. April 2021). Die finale Fassung des 

                                                           
9  Vgl. hierzu vor allem die Kapitel II und VI des Migrationswortes. 



61 

Dokuments wurde am 21./22. Juni 2021 durch den Ständigen Rat der Deutschen 

Bischofskonferenz und am 21./22. Juni 2021 durch den Rat der EKD beschlossen. 

 

 

2. Zum Inhalt des Dokuments 

 

Das Dokument gliedert sich in folgende Teile: Zu Beginn werden relevante Entwicklungen und 

Debattenfelder im Migrationsdiskurs der letzten beiden Jahrzehnte beleuchtet (Kapitel II). In 

einem nächsten Schritt wird analysiert, inwiefern die Kirchen von Migration geprägt sind und 

welche ekklesiologischen Grundmuster sich daraus heute ergeben (Kapitel III). Auf die Entfaltung 

einer biblisch-theologischen Lerngeschichte, die Migration als zentrales Thema des christlichen 

Glaubens vorstellt (Kapitel IV), folgt eine sozialethische Reflexion über Grundlagen einer 

christlichen Migrationsethik und ihre praktischen Konsequenzen (Kapitel V). Sodann wird 

mehreren politisch-rechtlichen Fragenkomplexe nachgegangen: der Relevanz von 

Menschenrechten im Migrationskontext, Perspektiven der internationalen Zusammenarbeit und 

globalen Gerechtigkeit, Migrations- und Asylpolitik als gemeinsame europäische Politikfelder 

sowie Fragen der gesellschaftlichen Integration und Teilhabe (Kapitel VI). Auf der Grundlage 

bisheriger Erfahrungen und prägender Überzeugungen werden in einem abschließenden Teil 

thesenhaft Orientierungen für das kirchliche Handeln aufgezeigt (Kapitel VII). Jedes der insgesamt 

sechs Kapitel (II–VII) kann auch jeweils für sich gelesen werden.10 

 

 

Geleitwort der Vorsitzenden 

Das Geleitwort zum neuen ökumenischen Grundlagendokument wurde verfasst durch den 

Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Bischof Dr. Georg Bätzing, den Vorsitzenden 

des Rates der EKD, Landesbischof Dr. Heinrich Bedford-Strohm, und den Vorsitzenden der 

Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland, Erzpriester Radu Constantin Miron. Im 

Rückblick auf die Umstände, unter denen das alte Migrationswort der Kirchen verfasst wurde, 

konstatieren die drei Vorsitzenden: 

 

Seitdem ist viel geschehen. Allen Schwierigkeiten zum Trotz besteht in der Mitte der Gesellschaft ein großes 

Einvernehmen darüber, dass Deutschland ein kulturell vielfältiges Einwanderungsland ist – eine weltoffene 

Migrationsgesellschaft im Herzen Europas.11 

 

Hinsichtlich des neuen Migrationswortes wird betont, dass es den Kirchen nicht um einfache 

Antworten, sondern um langfristige Lernprozesse geht:  

                                                           
10  Die Ausführungen zu grundlegenden Inhalten des Migrationswortes basieren teilweise auf der Zusammenfassung 

des Dokuments, die das Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz und das Kirchenamt der EKD auf Deutsch 
und Englisch veröffentlicht haben; verfügbar unter: www.dbk-shop.de/de/publikationen/gemeinsame-
texte/migration-menschenwuerdig-gestalten-zusammenfassung-deutsch-englisch.html. 

11  GW 2021, 9. 



62 

 

Die Veröffentlichung erfolgt in dem Bewusstsein, dass die Kirchen selbst eine lange Geschichte der 

Auseinandersetzung mit der Migration haben. Dabei sind wir weiterhin Lernende [...].12 

 

Das Geleitwort betont die kirchliche Verantwortung, dafür Sorge zu tragen, „dass Migrantinnen 

und Migranten zu ihrem Recht verholfen wird; dass Diskriminierung und Rassismus überwunden 

werden“13; zugleich wird daran erinnert, dass gerade auch die plurale Gesellschaft verbindlicher 

Grundwerte bedarf. Als Grundlagen einer gerechten Migrationsordnung nennen die drei 

Vorsitzenden die Achtung der Menschenrechte sowie eine Perspektive des universalen 

Gemeinwohls, verbunden mit der Bereitschaft, einen Ausgleich zwischen widerstreitenden 

Interessen zu finden. Gewarnt wird vor Tendenzen der Polarisierung und Ausgrenzung. 

 

Kapitel I: Einleitung 

Auch das einleitende Kapitel nimmt noch einmal das Migrationswort aus dem Jahr 1997 in den 

Blick. Dabei wird bezüglich der Debatte zu Asylfragen – neben zeitbedingten Unterschieden – eine 

Kontinuitätslinie herausgearbeitet: 

 

Damals wie heute haben die Kirchen immer wieder daran erinnert, worauf sich der Fokus richten sollte: nicht auf 

abstrakte Befürchtungen, sondern auf das konkrete Bemühen, den berechtigten Anliegen schutzsuchender Menschen 

gerecht zu werden.14 

 

Reflektiert wird auch der zeitgeschichtliche Hintergrund der Corona-Pandemie, der mit „einer 

kaum vorstellbaren Einschränkung menschlicher Mobilität“ (14) einhergegangen ist und durch die 

manche Herausforderungen im Migrationsbereich klarer hervorgetreten sind. Als Zielrichtung wird 

formuliert, dass das neue Migrationswort „die komplexe Realität des Migrationsgeschehens mit der 

notwendigen Differenziertheit beschreiben“ und zudem „auf der Grundlage biblisch-theologischer 

Einsichten, sozialethischer Reflexionen und kirchlicher Erfahrungen [...] Orientierung geben“ (16) 

will. Dabei richtet sich das Wort „an Kirche und Gesellschaft gleichermaßen – in dem Wissen, dass 

sie durch Vielfalt geprägt sind“ (17). In Anknüpfung an das Wort aus dem Jahr 1997 wird betont, 

dass Migration kein Nischenthema darstellt, sondern eine Gestaltungsaufgabe für alle bleibt. 

 

Kapitel II: Leben in einer Migrationsgesellschaft: Entwicklungen und Debattenfelder 

Das Kapitel beginnt mit einem Rekurs auf wichtige politisch-gesellschaftliche Entwicklungen der 

letzten beiden Jahrzehnte. Dazu gehört, dass Deutschland sich seit den 2000-er Jahren mehr und 

mehr als Einwanderungsland versteht und Prozesse der „nachholenden Integration“ vollzogen hat, 

wobei es sich nicht in erster Linie um eine einseitige „Anpassung“ von Zuwanderern handelte. 

Vielmehr unternahmen auch „Politik und Gesellschaft [...] zahlreiche Bemühungen, sich selbst für 

migrationsbedingte Vielfalt zu öffnen“ (22). Als wichtige Wegmarken werden die Verabschiedung 

eines Zuwanderungsgesetzes und die Reform des Staatsangehörigkeitsrechts, die erleichterte 

                                                           
12  Ebda., 10. 
13  Ebda. 
14  Ebda, 15. Im Folgenden werden die Nachweise in Klammern im Text angegeben. 



63 

Anerkennung von ausländischen Berufsabschlüssen oder auch die Schaffung eines Dialogforums 

zwischen staatlichen Einrichtungen und in Deutschland lebenden Musliminnen und Muslimen 

genannt. Neben der hohen Unterstützungsbereitschaft gegenüber schutzsuchenden Menschen, die 

sich gerade angesichts der Fluchtbewegungen 2015/2016 deutlich zeigte, sind auch gegenläufige 

Tendenzen zu beobachten, darunter das Erstarken rechtspopulistischer Bewegungen. Als 

Zwischenfazit wird festgehalten, dass Deutschland „in der Realität der Migrationsgesellschaft 

angekommen“ ist (25). 

 Teil dieser Wirklichkeit sind die kontroversen Debatten, die immer wieder zu Fragen von 

Zuwanderung, Asyl und Integration geführt werden. Als umso wichtiger wird das Bemühen um 

eine konstruktive Debattenkultur erachtet. In diesem Zusammenhang wird die Migrationsdebatte 

in drei Felder eingeteilt: Zusammenhalt, Sicherheit sowie Wirtschaft und Wohlfahrt. Es wird 

erläutert, weshalb Migrationspolitik sich in liberalen Demokratien per se in einem Spannungsfeld 

bewegt, wobei „weder die weitgehende Schließung noch die vollständige Öffnung der Grenzen 

verantwortbare Optionen darstellen“ (28). Stattdessen geht es um „schwierige 

Abwägungsprozesse“, auf die im weiteren Verlauf des Dokuments näher eingegangen wird. 

 

Kapitel III: Kirche – geprägt durch Migration 

Es folgt ein religionsgeschichtlich und religionssoziologisch ausgerichtetes Kapitel, das zugleich 

ekklesiologische und pastorale Grundmuster aufzeigt. Leitend ist dabei die Frage: Wie wurden und 

werden die Kirchen durch Migrationsbewegungen geprägt – und was heißt das heute für ihren 

seelsorglichen Auftrag? Ein Durchgang durch die Geschichte des Christentums und der 

unterschiedlichen christlichen Konfessionen verdeutlicht, dass die Kirche von Beginn an unter den 

Vorzeichen von Migration und Pluralität steht: 

 

Ganz in der Tradition der Geschichte Israels überschritten auch der christliche Glaube und christliches Leben von 

Anfang an sprachliche, kulturelle und politische Grenzen. (38) 

 

Dabei entstanden verschiedene regionale Zentren christlichen Lebens, weshalb die Geschichte des 

Christentums als eine „polyzentrische“ zu verstehen ist, keineswegs als eine rein oder vor allem 

„westlich-europäische“. Migration ist ein konstitutiver Faktor der Ausbreitung des christlichen 

Glaubens, wobei es sich – etwa mit Blick auf den Kolonialismus – durchaus um eine ambivalente 

Geschichte handelt. 

 Auch auf aktuelle Prozesse der Pluralisierung und Diversifizierung christlichen Lebens in 

Europa wird ein Schlaglicht geworfen. Mehr als die Hälfte der in Deutschland lebenden Menschen 

mit transnationaler Migrationsgeschichte sind Christinnen und Christen. Ihre Verbindungen zu 

einheimischen Kirchengemeinden gestalten sich in unterschiedlicher Weise. Das jeweilige 

ekklesiologische Verständnis der Kirchen und Konfessionen (sei es katholisch, orthodox, 

evangelisch oder freikirchlich) schlägt sich auch in der theologischen Reflexion von 

Migrationsfragen sowie in der Seelsorge für Christinnen und Christen anderer Sprachen, Kulturen 

und Riten nieder. Die Ermöglichung und Gestaltung kirchlicher Gemeinschaft unter den 

Vorzeichen von Pluralität und Interkulturalität bleibt eine komplexe Aufgabe, wobei die konkreten 

Lösungsansätze sich von Kirche zu Kirche unterscheiden. 



64 

 Ebenso wie das Christentum zeichnen sich andere Religionsgemeinschaften in Deutschland 

durch Vielfalt aus. Deshalb werden in diesem Kapitel auch interne Pluralisierungsdynamiken der 

jüdischen und muslimischen Gemeinschaften skizziert: sei es durch die starke Zuwanderung von 

Juden aus dem (post-)sowjetischen Raum oder durch unterschiedliche Migrationsbewegungen aus 

islamisch geprägten Ländern. Gleichzeitig wird daran erinnert, dass Migration keineswegs der 

einzige (und in vielen Fällen auch nicht der entscheidende) Faktor für Pluralisierung ist. 

 Abschließend wird in den Blick genommen, wie christliche Gemeinden in Deutschland auf die 

großen Fluchtbewegungen des letzten Jahrzehnts reagiert haben: 

 

Die Ankunft von über einer Million geflüchteter Menschen zwischen 2014 und 2016 ging in Deutschland mit einer 

von ehrenamtlichem Engagement geprägten ‚Willkommenskultur‘ – gerade auch im Raum der christlichen Kirchen 

und Gemeinden – einher. (63) 

 

Neben diakonischen Aufgabenfeldern haben in den vergangenen Jahren unter anderem „der 

interreligiöse Dialog mit den verschiedenen Strömungen des Islam, das Verhältnis zum 

vielgestaltigen Judentum in einer Migrationsgesellschaft oder die theologische und pastorale 

Auseinandersetzung mit Ursachen antisemitischer, antimuslimischer und insgesamt rassistischer 

Ressentiments“ (63) an Bedeutung gewonnen. Gerade für muttersprachliche und internationale 

Gemeinden lässt sich feststellen, dass „das Verhältnis zu anderen christlichen Konfessionen sowie 

zum Judentum und Islam [...] historisch und kulturell bedingt nicht selten belastet“ ist (62). Das 

Kapitel schließt mit dem Befund, dass die „interkulturelle Öffnung [...] zu einer grundlegenden 

Herausforderung kirchlicher und ökumenischer Gemeinschaft und Zusammenarbeit geworden“ 

ist (64). 

 

Kapitel IV: Migration als zentrales Thema des christlichen Glaubens: Biblisch-theologische 

Perspektiven 

Das Wort lädt dazu ein, die Bibel als Resonanzraum der konkreten Erfahrungen von Migrantinnen 

und Migranten zu lesen. Flucht und Vertreibung, Sesshaftigkeit und Aufbruch, Pluralität und 

Zusammenleben, Exil und Asyl – all dies sind Bedingungen, unter denen die biblischen Texte 

entstanden sind. Die von Generation zu Generation weitergegebenen Migrationserfahrungen 

haben in Psalmen und Gebeten, aber auch in Normen des Zusammenlebens ihren Ausdruck 

gefunden. Demnach ist Migration „ein zentraler locus theologicus: ein Ort, an dem Glaube und 

Theologie geprägt werden“ (69). Es geht darum, biblische Texte als Migrationsliteratur neu zu 

entdecken und auf diese Weise einen „Horizont für eine zeitgerechte Sozialethik zu formen“ (67). 

 Als normative Kristallisationspunkte werden folgende Motive näher untersucht: Migrantinnen 

und Migranten als Ebenbild Gottes und Christi Antlitz, die ethische und politische 

Herausforderung durch „Fremde“ im Zeichen der Armut, biblische Perspektiven auf Vielfalt, Asyl 

als Ernstfall des Umgangs mit „Fremden“, Heimat und Heimatlosigkeit sowie die schöpfungs- und 

heilsgeschichtliche Zielperspektive eines Zusammenlebens im Reich Gottes. Der „Glaube an das 

Reich Gottes, das schon da, aber noch nicht vollendet ist,“ eröffnet  

 



65 

eine Verheißung von einer Welt, in der Menschen mit und ohne Migrationsgeschichte ihr Zusammenleben gut, gerecht 

und friedlich gestalten. Überall dort, wo dies in der Flüchtlingsbegleitung oder im Zusammenleben mit Migrantinnen 

und Migranten geschieht, lässt sich das Reich Gottes schon heute erkennen. (90f.) 

 

Das Kapitel endet mit dem Impuls, die Geschichte des Volkes Israel in Ägypten aus „migrantischer 

Sicht“ zu deuten: 

 

Theologinnen und Theologen, die die Bibel aus der Perspektive der Armen des globalen Südens auslegen, erinnern [...] 

daran, dass die Erzählungen rund um Ägypten untrennbar mit Flucht- und Migrationserfahrungen verbunden sind. 

(93) 

 

Vor diesem Hintergrund lassen sich – unter Berücksichtigung aller bestehenden Unterschiede – 

durchaus Analogien zwischen dem alten Ägypten und dem modernen Europa herausarbeiten. Eine 

„differenzierte Erinnerung an die biblische Sicht auf Ägypten“ (94) kann auch heute noch dazu 

beitragen, dass Europa eine menschenwürdige Migrationspolitik entwickelt.  

 

Kapitel V: Sozialethische Orientierungen 

Diese Reflexionen werden im nachfolgenden Kapitel aufgegriffen und weiterentwickelt. Im 

Anschluss an biblisch-theologische Überlegungen und christlich-sozialethische Traditionen soll ein 

„migrationsethischer Kompass“ entworfen werden. Im Fokus stehen unter anderem folgende 

Fragen: 

 

Welche Maßnahmen zur Gestaltung und Steuerung von Migration sind notwendig und verantwortbar, welche nicht? 

Wie lässt sich sinnvoll zwischen unterschiedlichen Arten von Migration differenzieren? Welche menschen- und 

völkerrechtlichen Verpflichtungen sind zu beachten? Wie wird entschieden, wer – vorübergehend oder dauerhaft – 

bleiben kann und wer nicht? [...] Wann besteht ein Anspruch auf gesellschaftliche Teilhabemöglichkeiten [...]? [...] 

Welche Folgen haben bestimmte Entscheidungen nicht nur in der hiesigen Gesellschaft, sondern auch in den 

Herkunfts- und Transitländern? (96) 

 

Den eigentlichen migrationsethischen Reflexionen werden einige grundsätzlichere Bemerkungen 

zum Verhältnis von Ethik und Politik vorangestellt:  

 

Moralische Gesinnung und politische Verantwortung lassen sich nicht gegeneinander ausspielen – als würde ein 

Eingehen auf die politische Notwendigkeit zum Kompromiss als solches den Ernst der moralischen Verpflichtung 

verwässern. Oder als würde umgekehrt das Festhalten an der moralischen Forderung als solches den Bereich des 

politisch Machbaren sprengen. Stattdessen gilt: Moralische Gesinnung zeigt sich in verantwortlichem Handeln, und 

verantwortliches Handeln setzt eine moralische Gesinnung voraus. (97) 

 

Die auf Max Weber zurückgehende Unterscheidung zwischen Verantwortungs- und 

Gesinnungsethik taugt von daher nicht als „schroffer Gegensatz“, sondern schärft den Sinn für 



66 

eine „angemessene Wahrnehmung der Selbstständigkeit des Politischen“ (98). Die Sozialethik 

wiederum muss auch über das hinausdenken, was gegenwärtig politisch machbar erscheint. 

 Als Ausgangspunkte der im Gemeinsamen Wort formulierten Leitorientierungen lassen sich 

nennen: das biblische Ethos der Nächsten- und Fremdenliebe, die Orientierung an der 

Menschenwürde jedes und jeder Einzelnen, das notwendige Austarieren des Verhältnisses 

zwischen Individuum und Gesellschaft sowie eine Gemeinwohlperspektive, die sowohl lokale und 

partikulare als auch globale und gemeinschaftliche Interessen berücksichtigt.  

 Betont wird, dass die Verantwortung für das eigene Gemeinwesen nicht die generelle 

Zurückweisung von darüberhinausgehenden Gemeinwohlansprüchen rechtfertigt: 

 

Die grundsätzliche Legitimität nationaler und regionaler Gemeinwohlperspektiven soll nicht per se infrage gestellt 

werden. Doch die komplexen globalen Verflechtungen und Wechselwirkungen lassen jede kategorische Begrenzung 

von Gemeinwohlansprüchen auf die nationale oder regionale Ebene als eine nicht nur als anachronistische, sondern 

zugleich ethisch fragwürdige Provinzialisierung erscheinen. (108) 

 

Ein migrationsethischer Gerechtigkeitsbegriff verbindet die Rechte des Individuums mit der 

Einsicht, dass die Menschen aufeinander bezogen sind, sowie mit der biblischen Parteilichkeit 

zugunsten der Schwächeren. Ethisches Ziel einer weltweiten Migrationsordnung sollte das 

Verhindern erzwungener Migration sein. Über den geltenden völkerrechtlichen Rahmen 

hinausweisend formuliert das Gemeinsame Wort zwei migrationsethische Grundsätze, wobei der 

zweite den ersten voraussetzt:  

 

Niemand sollte gezwungen sein, aus seiner alten Heimat auswandern zu müssen. [...] Jeder und jedem sollte es möglich 

sein, in eine neue Heimat einwandern zu können. (111) 

 

Es handelt sich dabei um ein regulatives Ideal, das nicht eins zu eins in nationale Politik übersetzbar 

ist, sondern vielmehr das Bewusstsein für einen notwendigen Perspektivwechsel schärfen soll: 

Nicht Migration, sondern die Ursachen einer von Gewalt oder Not getriebenen, unfreiwilligen 

Migration gilt es zu überwinden. Wer die Unterscheidung zwischen unfreiwilliger und freiwilliger 

Migration mit der Differenzierung zwischen Flüchtlingen und Migranten gleichsetzt, wird den 

komplexen Wanderungsmotiven von Menschen nicht gerecht. Die Unterscheidung zwischen 

Flucht und anderen Formen der Migration bleibt im politisch-rechtlichen Raum weiterhin 

notwendig, muss jedoch weiterentwickelt werden, etwa mit Blick auf Binnenvertriebene oder 

Klimaflüchtlinge. 

 

Kapitel VI: Politische und rechtliche Handlungsfelder 

Das vom Umfang her längste Kapitel des Wortes gliedert sich in vier große Handlungsfelder: 

Zunächst wird die menschenrechtliche Dimension von Migrationsfragen näher beleuchtet. Eine 

Grundthese lautet dabei, dass der demokratisch legitimierte Gesetzgeber bei der konkreten 

Gestaltung der Migrations- und Flüchtlingspolitik durchaus erheblich Spielräume hat, wobei die 

Verletzung der Menschenwürde eine absolute Grenze darstellt. Das bedeutet, dass die folgenden 

beiden Grundsätze konstant zu beachten sind: 



67 

 

Erstens, jeder Mensch ist stets Inhaber der universellen Menschenrechte, also auch wenn er – freiwillig oder 

notgedrungen – seinen Lebensmittelpunkt in einen anderen Staat als seinen eigenen verlegt. Zweitens gilt das Verbot 

der Zurückweisung („Non-Refoulement“). Niemand darf in einen Staat zurückgeschoben werden, wenn dadurch sein 

Leben oder seine Freiheit aufgrund von Verfolgung in Gefahr gerät oder wenn ihm ein ernsthafter Schaden droht, 

etwa weil er Folter oder Todesstrafe zu befürchten hat oder dort ein bewaffneter Konflikt herrscht. (128f.) 

 

Die menschenrechtliche Dimension betrifft unter anderem Fragen der Einreise, des Aufenthalts 

und der Ausreise, der Gewährleistung der Grundbedürfnisse und der sozialen Sicherung und des 

Gesundheitsschutzes. Der Kernbereich bestimmter sozialer Grundrechte, wie etwa das Recht auf 

Gesundheitsversorgung, ist unabhängig vom jeweiligen Aufenthaltsstatus zu gewährleisten. Wenn 

der Staat die Ausreisepflicht von Migranten ohne gültigen Aufenthaltstitel durchsetzt, dürfen 

Zwangsmaßnahmen nicht mit einer menschenrechtswidrigen Behandlung einhergehen. 

 In einem weiteren Schritt nimmt das Kapitel die globale Dimension der Thematik in den Blick. 

Um die internationale Kooperation in Fragen des Flüchtlingsschutzes zu stärken, einigten sich die 

Staaten Ende 2018 auf den Globalen Flüchtlingspakt. Der im gleichen Jahr angenommene Globale 

Migrationspakt bietet die Chance, über Zusammenarbeit, inhaltlichen Austausch und 

Faktenbasierung eine bessere Migrationsordnung zu erreichen. Migration ist nicht zu trennen von 

der Fragen der globalen Gerechtigkeit und Entwicklung. Dabei eignet sich 

Entwicklungszusammenarbeit zwar nicht als einfaches Mittel zur Reduktion von 

Migrationsbewegungen, sie kann jedoch durchaus zu einer Veränderung von Migrationsursachen 

beitragen. Der komplexe Zusammenhang von Migration und Entwicklung bedarf einer 

umfassenden, ganzheitlichen Debatte auf globaler Ebene. Dabei sind die Folgen der Mobilität 

sowohl für die Herkunfts- als auch für die Zielländer zu betrachten. Für die kirchliche 

Entwicklungszusammenarbeit zentral ist die Stärkung von Gemeinschaften und Gesellschaften, 

aus denen Migrantinnen und Migranten stammen oder in denen sie Aufnahme finden. Es geht 

darum, „für Menschen Perspektiven in ihren Herkunftsländern zu schaffen“ und zu „einer 

rechtebasierten und entwicklungsfördernden Gestaltung von Migration beizutragen“ (158). 

 Der dritte Fragenkomplex des Kapitels befasst sich mit der Europäischen Union. Neben der 

Migration von Unionsbürgern ist hier vor allem das Gemeinsame Europäische Asylsystem (GEAS) 

von Bedeutung. Die Bilanz fällt insgesamt ernüchternd aus: 

 

Europa hat in den vergangenen Jahrzehnten – auch und gerade in den Bereichen Migration und Asyl – manches 

erreicht. Doch ein praktikables und zugleich solidarisches gemeinsames Asylsystem, das den Anliegen und Nöten der 

Schutzsuchenden gerecht wird und eine faire Verantwortungsteilung unter den EU-Mitgliedstaaten garantiert, scheint 

nach wie vor nicht in Sicht zu sein. (169) 

 

Als zwei weitere Themen, die den Kirchen ein Anliegen sind, werden in diesem Zusammenhang 

auch der menschenwürdige Umgang mit Schutzsuchenden an den EU-Außengrenzen sowie die 

erleichterte Ermöglichung von Familienzusammenführungen genannt. 

 Abschließend widmet sich das Kapitel Fragen der Integration, des Sozialstaats und der 

Einbürgerung. Wenn Menschen mit Migrationsgeschichte nach gesellschaftlicher Teilhabe und 

nach sozialer Anerkennung oder Zugehörigkeit streben, handelt es sich um konkrete Prozesse der 



68 

Integration. Das bedeutet oft auch ein mühsames Aushandeln von rechtlichen, politischen und 

kulturellen Normen.15 In Deutschland spielt der Sozialstaat für die gesellschaftliche Integration 

insgesamt eine bedeutende Rolle. Differenzierte Zugangsregeln zu sozialstaatlichen Leistungen 

sind politisch zulässig, dürfen jedoch nicht zu einer Relativierung der Menschenwürde führen. 

Darüber hinaus muss gleiche Würde auf längere Sicht auch eine realistische Option auf gleiche 

Partizipation am politischen Gemeinwesen umfassen. Die Kirchen rufen dazu auf, dass das 

Einwanderungsland Deutschland sich aktiv um eine Einbürgerungskultur bemüht. 

 

Kapitel VII: Kirchliches Handeln in der Migrationsgesellschaft: Aufgaben und Orientierungen 

Am Ende des Wortes stehen fünfzehn Thesen, die sich als Selbstverpflichtungen der Kirchen lesen 

lassen: 

 

[1] Die Kirche Jesu Christi ist seit ihrem Ursprung von Migration geprägt. Sie nimmt auch heute seelsorgliche 

Verantwortung für Menschen unterwegs wahr. (195) 

 

Mit dieser ersten These bekräftigen die Kirchen zum einen, das christliche Migrantinnen und 

Migranten die Möglichkeit haben müssen, Gottesdienste in ihrer Muttersprache und ihren Riten 

zu feiern. Zum anderen bekennen sie sich zu einem pastoralen Auftrag im weiteren Sinne: nämlich 

allen Menschen zur Seite zu stehen, die der Seelsorge bedürfen.  

 

[2] Geflüchtete, die sich Jesus Christus zuwenden und getauft werden, haben Anspruch auf besondere Begleitung 

durch die Kirchen. (196) 

 

Den Hintergrund bildet die oft schwierige Situation ehemaliger Muslime, die in die Gemeinschaft 

der Christen aufgenommen werden. Hier kommt den Gemeinden eine hohe Verantwortung zu, 

gerade auch dann, wenn Behörden und Gerichte den Konvertiten asyltaktische Gründe 

unterstellen. 

 

[3] Integration ist ein wechselseitiger Prozess – die Kirchen setzen sich dafür ein, dass ein Leben in Würde und die 

gleichberechtigte Teilhabe aller möglich sind. (198) 

 

Erinnert wird daran, dass die Kirchen und ihre Wohlfahrtsverbände bereits kurz nach Ankunft der 

ersten „Gastarbeiter“ damit begonnen haben, sich für ein gutes Miteinander von Einheimischen 

und Zuwanderern zu engagieren. Auch heute treten sie dafür ein, dass Geflüchtete und Migranten 

faire Teilhabechancen bekommen. 

 

                                                           
15  Auf der Grundlage des im Gemeinsamen Wort skizzierten Verständnisses von Integration hat die Deutsche 

Bischofskonferenz 2022 eine Arbeitshilfe zur kirchlichen Integrationsarbeit vorgelegt: Anerkennung und Teilhabe 
– 16 Thesen zur Integration (Arbeitshilfen, 331), Bonn 2022. 



69 

[4] Rassismus verleugnet die gottgeschenkte Würde jedes Menschen. Die Kirchen nehmen ihre Verantwortung für ein 

Zusammenleben in gegenseitiger Achtung und Wertschätzung wahr und stellen sich allen menschenfeindlichen 

Strömungen entgegen. (200) 

 

Rassistische Gewalt und rechter Terror sind aus Perspektive der Kirchen eine Gefahr für die offene 

Gesellschaft. Alle Versuche, das Christentum für fremdenfeindliche Zwecke zu 

instrumentalisieren, sind mit Entschiedenheit zurückzuweisen. 

 

[5] Eine religiös vielfältige Gesellschaft braucht die Anerkennung und den Schutz von Religionsfreiheit für alle sowie 

lebendige Formen des interreligiösen Dialogs. Dazu tragen die Kirchen gemeinsam mit anderen 

Religionsgemeinschaften bei. (202) 

 

Anknüpfend an die vorherige These erteilen die Kirchen hier insbesondere antijüdischen und 

antimuslimischen Ressentiments eine klare Absage. Hervorgehoben wird die große Bedeutung der 

Religionsfreiheit, die von den Kirchen selbst erst im Verlauf einer schwierigen Lerngeschichte 

anerkannt wurde. Zudem werden hier die tragfähigen interreligiösen Netzwerke gewürdigt, die in 

Deutschland in den letzten Jahrzehnten entstanden sind. 

 

[6] Dass weltweit 80 Millionen Menschen auf der Flucht sind, darf Christinnen und Christen nicht gleichgültig sein. 

Die Kirchen lassen deshalb in ihrer vielfältigen Arbeit für den Schutz und die Rechte Geflüchteter nicht nach. (203) 

 

Die Kirchen in Deutschland wollen auch weiterhin für die Anliegen und Rechte Schutzsuchender 

Menschen eintreten. Der kirchliche Auftrag wird in vier Verben zusammengefasst, die auf Papst 

Franziskus zurückgehen: „aufnehmen, schützen, fördern, integrieren“.16 

 

[7] Menschen brauchen ihre Familie, besonders brauchen Kinder ihre Eltern. Die Zusammenführung von 

Familienangehörigen bleibt für die Kirchen ein vorrangiges Anliegen. (204) 

 

Der im Grundgesetz verankerte Schutz der Familie muss auch für Familien mit Fluchthintergrund 

wirksam durchgesetzt werden. Einschränkungen der Familienzusammenführung sind sowohl in 

ethischer als auch in integrationspolitischer Hinsicht problematisch. 

 

[8] Unbegleitete Minderjährige und Frauen auf der Flucht ebenso wie aufgrund ihrer sexuellen Identität Verfolgte 

stehen besonders in der Gefahr, Opfer von Gewalt zu werden. Die Kirchen stehen für ihren Schutz ein. (204) 

 

Die besondere Schutzbedürftigkeit von Minderjährigen, Frauen und sexuellen Minderheiten muss 

gerade in der Flüchtlingsarbeit auf angemessene Weise berücksichtigt werden. 

                                                           
16  Vgl. Papst Franziskus: Enzyklika Fratelli tutti über die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft (3. Oktober 

2020), Nr. 129. 



70 

 

[9] Die Kirchen treten nachdrücklich für die Überwindung unwürdiger Arbeitsbedingungen und für die Befreiung aus 

moderner Sklaverei ein. (205) 

 

Im Fokus steht hier das Leid der vielen Millionen Migrantinnen und Migranten weltweit, die Opfer 

von Menschenhandel sind, insbesondere in Form von Arbeitsausbeutung und Zwangsprostitution. 

Neben ihrem karitativen und politisch-anwaltschaftlichen Engagement können die Kirchen hier 

auch als wirtschaftliche Akteure einen Beitrag leisten, indem sie auf ausbeutungsfreie Lieferketten 

achten. 

 

[10] Auch Menschen ohne Papiere haben ein Recht auf Bildung sowie auf gesundheitliche und medizinische 

Versorgung. Die Kirchen setzen sich für die Durchsetzung ihrer Menschenrechte und für Wege in die Legalität ein. 

(206) 

 

Kirchliche Organisationen wie das Katholische Forum „Leben in der Illegalität“ werben für 

pragmatische Regelungen, damit alle in Deutschland lebenden Menschen ihre grundlegenden 

sozialen Rechte geltend machen können und so vor Gewalt und humanitären Härten geschützt 

werden. 

 

[11] Auch wenn ausreisepflichtige Menschen in ihre Herkunftsländer oder den Ersteinreisestaat zurückkehren 

müssen, endet die Verantwortung der Kirchen nicht. Rückkehr muss in Sicherheit und unter Wahrung der Würde der 

Betroffenen erfolgen. (208) 

 

Die Kirchen stellen das staatliche Anliegen, dass ausreisepflichtige Personen Deutschland 

verlassen, nicht grundsätzlich in Frage. An erster Stelle müssen allerdings stets die Sicherheit und 

Würde der Person stehen. Diesem Auftrag wissen sich die kirchlichen Stellen für 

Rückkehrberatung und Abschiebungsbeobachtung verpflichtet. 

 

[12] Die Aufnahme von Schutzsuchenden im Kirchenasyl ist ein letzter Ausweg, um Gefahren für Leib und Leben 

abzuwenden. In Anerkennung des Rechtsstaates setzen die Kirchen sich dafür ein, dass staatliche Entscheidungen 

überprüft werden, wenn unzumutbare Härten für die betroffenen Menschen zu erwarten sind. (201) 

 

Nach Ausschöpfung aller anderen Mittel kann das Kirchenasyl im konkreten Einzelfall eine „ultima 

ratio“ darstellen, um humanitäre Härten abzuwenden und um – im Dialog mit den staatlichen 

Stellen – tragfähige Lösungen zu finden. 

 

[13] Die Kirchen treten für eine solidarische, an den Menschenrechten ausgerichtete Reform der europäischen 

Flüchtlingspolitik ein. Dazu gehören auch sichere und legale Zugangswege. (211) 

 



71 

Als weitere Maßnahmen, die auf europäischer Ebene als notwendig erachtet werden, sind etwa ein 

Mechanismus zur solidarischen Verantwortungsteilung zwischen den EU-Staaten, gemeinsame 

Aufnahme- und Verfahrensstandards sowie die Unterstützung außereuropäischer 

Aufnahmestaaten zu nennen. 

 

[14] Die Rettung von Menschen aus Seenot ist völkerrechtlich geboten. Wo diese nicht durch staatliche 

Institutionen erfolgt, ist zivile Seenotrettung notwendig. Die Kirchen unterstützen Initiativen zur Seenotrettung und 

wenden sich gegen politische Versuche, die Rettung von Menschen aus Seenot zu verhindern. (212) 

 

Es wird in Erinnerung gerufen, dass das Mittelmeer weltweit eine der tödlichsten Fluchtrouten ist. 

Vor diesem Hintergrund erklärt sich auch die Notwendigkeit, für eine wirksame Seenotrettung 

einzutreten. Als konkretes Beispiel wird das Seenotrettungsbündnis genannt, das 2019 aufgrund 

einer Initiative des Evangelischen Kirchentages gegründet wurde.  

 

[15] Die Kirchen werden auch künftig dafür eintreten, dass der menschenwürdige Umgang mit Schutzsuchenden 

sowie mit Migrantinnen und Migranten als globale Aufgabe gestaltet wird. (213) 

 

Als internationale Phänomene bedürfen Migrations- und Fluchtbewegungen auch internationaler 

Antworten. Wichtige Ansatzpunkte bieten hierbei der Globale Migrationspakt und der Globale 

Flüchtlingspakt. Zusammen mit ihren Hilfswerken setzen sich die Kirchen für die Überwindung 

erzwungener Migration und die Förderung einer nachhaltigen Entwicklung ein. 

 

 

3. Zur Veröffentlichung und Rezeption des Dokuments 

3. 1 Pressekonferenz im Oktober 2021 und erste Reaktionen 

 

Am 21. Oktober 2021 wurde das Migrationswort im Rahmen einer Online-Pressekonferenz der 

Öffentlichkeit vorstellt.17 Daran nahmen Landesbischof Dr. Heinrich Bedford-Strohm 

(Ratsvorsitzender der EKD) und Bischof Dr. Franz-Josef Bode (Stellvertretender Vorsitzender der 

Deutschen Bischofskonferenz) als Vertreter der beiden großen Kirchen sowie Prof.in Dr. 

Heimbach-Steins und Prof. Dr. Schammann als Mitglieder der Ökumenischen Arbeitsgruppe teil. 

Der EKD-Ratsvorsitzende führte aus, dass für die Kirchen die Wahrung der Menschenrechte ein 

vordringliches Anliegen darstellt, und verband dies mit aktuellen Entwicklungen im Bereich Flucht 

und Asyl: 

 

                                                           
17  Pressemitteilung des Kirchenamts der EKD und des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz vom 21. 

Oktober 2021: Kirchen in Deutschland veröffentlichen Gemeinsames Migrationswort (online: 
www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchen-in-deutschland-veroeffentlichen-gemeinsames-migrationswort; 
eine Übersicht der im Kontext der Veröffentlichung relevanten Dokumente finden sich unter: 
www.ekd.de/migration-menschenwuerdig-gestalten-68831.htm). 



72 

Dass jedoch die Würde und die Rechte von Geflüchteten an so vielen Orten weltweit missachtet und verletzt werden, 

so auch an den Außengrenzen der EU – auf dem Mittelmeer, in den Elendslagern in Griechenland und an der polnisch-

belarussischen Grenze, wo aktuell Menschen erfrieren, ist skandalös und zutiefst beschämend. Deshalb setzen wir uns 

nachdrücklich für eine europäische Flüchtlingspolitik ein, die sich an den Menschenrechten orientiert.18 

 

Der stellvertretende Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz ging seinerseits darauf ein, dass 

die Kirchen mit ihrem Migrationswort eine klare Botschaft gegen Rassismus senden:  

 

Wenn jüdische und muslimische Gotteshäuser geschändet werden, darf uns das als Kirchen nicht kalt lassen. Wenn 

Menschen wegen ihrer Hautfarbe oder Weltanschauung bedrängt und verletzt werden, ist unser Platz an ihrer Seite. 

Im Gemeinsamen Wort stellen die Kirchen unmissverständlich klar, dass sie allen menschenfeindlichen Strömungen 

entgegentreten. Rassismus verleugnet die von Gott gegebene Würde jedes Menschen.19 

 

Prof. Dr. Schammann skizzierte einerseits die Fortschritte, die im Bereich der Migrationspolitik in 

den vergangenen beiden Jahrzehnten erreicht wurden, ging andererseits aber auch auf bedrohliche 

Trends der „Erosion des Multilateralismus und des internationalen Wertegerüsts in Sachen 

Migration“ ein. Daher fordere das neue Migrationswort nicht nur zu Veränderungen auf, sondern 

ziele auch darauf ab, „Erreichtes zu bewahren, aktiv für Multilateralismus und Menschenwürde 

einzustehen“20. Prof.in Dr. Heimbach-Steins wiederum warnte vor einer Überforderung von 

Migrationspolitik: 

 

Viele Formen der Migration verweisen auf international ungelöste Probleme fairer Teilhabe. Die Probleme übersteigen 

bei Weitem, was Migrationspolitik lösen kann. Treiber für Flucht oder Migration sind Krieg und Gewalt, Folgen des 

Klimawandels, Hunger, Armut und Perspektivlosigkeit. Friedens- und Entwicklungspolitik, internationale Wirtschafts- 

und Handelspolitik sowie ernsthafte weltweite Anstrengungen, um die Folgen des Klimawandels einzudämmen, sind 

zentrale Voraussetzungen dafür, dass eine die Würde der Person achtende Migrationspolitik gelingen kann.21 

 

Die Veröffentlichung des neuen Migrationswortes stieß sowohl in kirchlichen als auch in säkularen 

Medien auf vergleichsweise großes Interesse. Davon zeugen mehrere Berichte, Besprechungen und 

                                                           
18  Statement von Landesbischof Prof. Dr. Heinrich Bedford-Strohm (München), Ratsvorsitzender der EKD, bei der 

Online-Pressekonferenz zur Vorstellung des Gemeinsamen Wortes „Migration menschenwürdig gestalten“, 2 
(online: www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/2021-Online-Pressekonferenz-Gemeinsames-Wort-zur-Migration-
Statement-Bedford-Strohm.pdf). 

19  Statement von Bischof Dr. Franz-Josef Bode (Osnabrück), Stellvertretender Vorsitzender der Deutschen 
Bischofskonferenz, bei der Online-Pressekonferenz zur Vorstellung des Gemeinsamen Wortes „Migration 
menschenwürdig gestalten“, 2 (online: www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2021/2021-
181a-Online-Pressekonferenz-Gemeinsames-Wort-zur-Migration-Statement-Bi.-Bode.pdf). 

20  Statement von Prof. Dr. Hannes Schammann, Universität Hildesheim, Institut für Sozialwissenschaften – Bereich 
Politikwissenschaft, bei der Online-Pressekonferenz zur Vorstellung des Gemeinsamen Wortes „Migration 
menschenwürdig gestalten“, 2 (online: www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/2021-Online-Pressekonferenz-
Gemeinsames-Wort-zur-Migration-Statement-Prof.-Schammann.pdf). 

21  Statement von Prof.in Dr. Marianne Heimbach-Steins, Universität Münster, Institut für Christliche 
Sozialwissenschaften, bei der Online-Pressekonferenz zur Vorstellung des Gemeinsamen Wortes „Migration 
menschenwürdig gestalten“, 3 (online: www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2021/2021-
181c-Online-Pressekonferenz-Gemeinsames-Wort-zur-Migration-Statement-Prof.-Heimbach-Steins.pdf). 



73 

Interviews in Zeitungen, Zeitschriften, Online-Portalen und Radiosendern.22 Manche Beobachter 

werteten das Dokument als kirchliche Wortmeldung zu den laufenden Koalitionsverhandlungen 

zwischen SPD, Grünen und FDP. Die Tagesschau griff die Veröffentlichung des neuen 

Migrationswortes ebenfalls auf – hier unter der Überschrift: „Gemeinsamer Appell: Kirchen für 

humanere Flüchtlingspolitik“23. 

 Auf internationaler Ebene gab es positive Rückmeldungen vonseiten der vatikanischen 

Abteilung für Migranten und Flüchtlinge, der Churches’ Commission for Migrants in Europe 

(CCME) sowie der International Catholic Migration Commission (ICMC). Auch unter den 

Multiplikatorinnen und Multiplikatoren der kirchlichen Migrationsarbeit sowie im Bereich der 

Wissenschaft setzte zeitnah eine Befassung mit dem neuen Migrationswort ein. 

 

 

3. 2 Online-Fachtag im Dezember 2021 

 

Als erste größere Veranstaltung zur Rezeption des Migrationswortes haben das Sekretariat der 

Deutschen Bischofskonferenz und das Kirchenamt der EKD – in Zusammenarbeit mit der 

Katholischen Akademie in Berlin und der Evangelischen Akademie zu Berlin – am 16. Dezember 

2021 einen Online-Fachtag durchgeführt. Begrüßt wurden die rund 130 Teilnehmerinnen und 

Teilnehmer aus Kirche, Wissenschaft, Politik und Zivilgesellschaft durch die beiden Vorsitzenden 

der Ökumenischen Arbeitsgruppe, Erzbischof Dr. Heße und Präses i. R. Rekowski, sowie den 

Vorsitzenden der ACK, Erzpriester Radu Constantin Miron.  

 Erzbischof Dr. Heße betonte, dass ein migrationsethischer Kompass gerade in Krisenzeiten 

besonders gebraucht werde: 

 

Denn die Versuchung, den Nächsten geringzuschätzen und seine Bedürfnisse auszublenden, ist wohl auf wenigen 

anderen Handlungsfeldern derart groß wie bei Fragen von Flucht und Migration. Wir erleben dies aktuell auf 

bedrückende Weise an den östlichen EU-Außengrenzen.24 

 

Präses i. R. Rekowski wiederum fragte – mit Rückgriff auf die Barmer Theologische Erklärung – 

nach dem Verhältnis zwischen kirchlicher und staatlicher Verantwortung. Demnach habe die 

Kirche  

 

                                                           
22  Für eine Auswahl von Veröffentlichungen zum neuen Migrationswort, siehe Nr. 4 dieses Beitrags. 
23 Tagesschau vom 21. Oktober 2021, 20:00 Uhr, ab Minute 11:17 (online: www.youtube.com/watch?v 

=2uoZgc6oqRk). 
24  Statement von Erzbischof Dr. Stefan Heße (Hamburg), Vorsitzender der Migrationskommission der Deutschen 

Bischofskonferenz, beim Online-Fachtag zum neuen Migrationswort der Kirchen „Migration menschenwürdig 
gestalten“, 2 (online: www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2021/2021-220a-
Oekumenischer-Fachtag-Migrationswort-Statement-EB-Hesse.pdf). 



74 

keine höhere Einsicht über das, was im Kontext von Migration zu bedenken ist. Wohl aber eine Erinnerung an das, 

was aus der durchaus vielfältigen biblischen Tradition heraus, die sich einfältigen Kurzschlüssen verweigert, 

bedenkenswert ist.25 

 

Erzpriester Miron unterstrich die existenzielle Bedeutung der Thematik gerade für die migrantisch 

geprägten kleineren Kirchen in Deutschland: 

 

Viele unserer Kirchenmitglieder haben Migration in der eigenen Biographie – oder im Leben ihrer Vorfahren – 

erfahren. Den damit verbundenen Herausforderungen stellen sich die christlichen Kirchen unseres Landes mit dieser 

Publikation. Dass dabei auch die Sichtweise der ‚hierzulande kleinen Kirchen‘ Berücksichtigung findet, trägt meiner 

Meinung nach zur Seriosität und Glaubwürdigkeit dieses Dokuments bei.26 

 

Wie bereits bei der öffentlichen Vorstellung des Dokuments führten zunächst Prof.in Dr. 

Heimbach-Steins und Prof. Dr. Schammann als Mitglieder der Ökumenischen Arbeitsgruppe in 

das neue Migrationswort ein, wobei ein Schwerpunkt auf den Kapiteln II und V lag. Sodann 

wurden insbesondere Kapitel III und IV eingehender besprochen: Zu den bibeltheologischen 

Ansätzen des Wortes fand eine Diskussion zwischen Prof.in Dr. Standhartinger (Mitglied der 

Ökumenischen Arbeitsgruppe) und Prof.in Dr. Ilse Müllner (Universität Kassel; Mitglied der 

Resonanzgruppe) statt. Die besondere Situation der christlichen Migrationsgemeinden, die zur 

religiösen und kulturellen Pluralisierung in Deutschland beitragen, stand im Fokus des Austauschs 

zwischen Prof. Dr. von Twardowski (Mitglied der Ökumenischen Arbeitsgruppe) und Prof. Dr. 

Salvatore Loiero (Universität Fribourg; Mitglied der Resonanzgruppe). 

 Abschließend wurden – vor allem unter Rückgriff auf Kapitel VI – aktuelle Fragen der 

Migrationspolitik beleuchtet, wobei sowohl die Situation in Deutschland als auch internationale 

Aspekte thematisiert wurden. Daran beteiligten sich zum einen die beiden 

Bundestagsabgeordneten Prof. Dr. Lars Castellucci (Rhein-Neckar-Kreis; SPD) und Linda 

Teuteberg (Potsdam; FDP), zum anderen der Migrationssoziologe Prof. Dr. Thomas Faist 

(Universität Bielefeld; Mitglied der Resonanzgruppe) sowie Prof.in Dr. Rudolf (Mitglied der 

Ökumenischen Arbeitsgruppe). Prof. Dr. Castellucci betonte die Relevanz der politischen 

Gestaltung von Migration sowie die Bedeutung des kirchlichen Beitrags:  

 

Es kommt auf aktive Politik an, damit wir die Chancen der Migration ergreifen. Unter der Überschrift ‚Migration 

menschenwürdig gestalten‘ wurde das gemeinsame Migrationswort der Kirchen in Deutschland vorgestellt. Als 

Mitglied der Kammer für Migration und Integration der EKD bin ich froh und dankbar über diesen grundlegenden 

Text. Die Kirchen sind wichtige Partner auf dem Weg zu einer guten Migrationspolitik.27 

 

 

                                                           
25  Zitiert in der Pressemitteilung des Kirchenamts der EKD und des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz 

vom 17. Dezember 2021: Ökumenischer Online-Fachtag zum Migrationswort der Kirchen (online: 
www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/oekumenischer-online-fachtag-zum-migrationswort-der-kirchen). 

26  Ebda. 
27  Ebda. 



75 

3. 3 Vorstellung der englischen Übersetzung im November 2022 in Brüssel 

 

Vor dem Hintergrund des internationalen Interesses an dem Dokument veröffentlichten das 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz und das Kirchenamt der EKD das neue 

Migrationswort am 18. Juli 2022 auch in englischer Übersetzung: „Shaping Migration in a Humane 

Manner“. Der englischen Fassung, die gegenüber dem Originaltext inhaltlich unverändert blieb, 

haben Erzbischof Dr. Heße und der neue Flüchtlingsbeauftragte des Rats der EKD, Bischof Dr. 

Christian Stäblein (Berlin), ein eigenes Geleitwort vorangestellt. Darin reflektieren sie nicht zuletzt 

die Folgen des russischen Angriffskrieges gegen die Ukraine, dessen Beginn zwischen der 

Veröffentlichung der deutschen und der englischen Fassung liegt: 

 

The Russian attack on Ukraine is bringing immeasurable suffering to the civilian population and has led to the largest, 

fastest-growing movement of refugees on our continent since the end of World War II. At the same time, it is upsetting 

the foundations of peaceful coexistence in Europe and worldwide. […] The clear message that the churches in 

Germany are sending out is: we stand by the Ukrainians who are suffering hardship and seeking protection, with very 

concrete acts of charity and with our prayers.28 

 

Zudem gehen die beiden Migrationsbischöfe auf die vergleichsweise unbürokratischen und 

integrationsfreundlichen Regelungen ein, die auf EU-Ebene zur Aufnahme ukrainischer 

Geflüchteter gefunden wurden, und verbinden damit die Hoffnung, dass ähnliche Ansätze in naher 

Zukunft auch für weitere Gruppen schutzsuchender Menschen umgesetzt werden können. 

 Am 29. November 2022 wurde die englische Fassung des Migrationswortes im Haus der EKD 

in Brüssel vorgestellt. Die Veranstaltung, die auf Einladung der Brüsseler Dienststelle der EKD 

und der Migrationskommission der Deutschen Bischofskonferenz sowie der Churches’ 

Commission for Migrants in Europe (CCME) stattfand, bot die Gelegenheit, das Migrationswort 

mit Mitgliedern des Europäischen Parlaments und Vertretern weiterer europäischer Institutionen 

im Lichte aktueller Debatten zu diskutieren. Im Fokus standen dabei vor allem die Bemühungen 

der Mitgliedstaaten, sich auf einen Pakt für Migration und Asyl zu verständigen.29 

 Eine inhaltliche Einführung in das Dokument erfolgte durch Erzbischof Dr. Heße: 

 

The document was developed in a broad participatory process […]. Not only the Catholic and Protestant churches 

were involved, but also the other Christian denominations. The Migration Statement intends to provide orientation 

and guidance. The question connecting the different topics is: How can we shape migration under imperfect and 

contradictory conditions in ways that do justice to human dignity? […] Dealing with refugees and migrants in a humane 

manner is a common task for the future – in Germany, Europe and worldwide. The churches in Germany intend to 

                                                           
28  Shaping Migration in a Humane Manner – Joint Statement by the German Bishops’ Conference and the Council 

of the Protestant Church in Germany in cooperation with the Council of Christian Churches in Germany, Joint 
Texts No. 27, Bonn/Hannover 2022 (online: www.dbk-shop.de/de/publikationen/gemeinsame-texte/shaping-
migration-a-humane-manner.html). 

29  Vgl. die Pressemitteilung des Kirchenamts der EKD und des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz vom 
30. November 2022: Vorstellung des ökumenischen Migrationsworts der Kirchen in Brüssel (online: 
www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/migration-als-gemeinsame-gestaltungsaufgabe-wahrnehmen-nicht-als-
bedrohung). 



76 

participate in this effort: with their Joint Migration Statement, but above all through practical commitment, together 

with partners from the realm of politics and civil society.30 

 

Die Leiterin des Brüsseler EKD-Büros, Oberkirchenrätin Katrin Hatzinger, schilderte die 

anhaltenden Schwierigkeiten, auf EU-Ebene eine einheitliche Haltung in Flüchtlingsfragen zu 

erzielen, verwies gleichzeitig aber auch auf ermutigende Erfahrungen im Kontext der Aufnahme 

ukrainischer Geflüchteter. Mit Blick auf die europapolitischen Ausführungen des Migrationswortes 

unterstrich sie die Dringlichkeit, vom Handeln im Notfallmodus zu einem ausgewogenen und 

nachhaltigen Solidaritätsmechanismus zu kommen.  

 Zwei Podiumsgespräche widmeten sich der Frage nach dem Mehrwert des Gemeinsamen 

Europäischen Asylsystems angesichts mangelnder Solidarität zwischen den EU-Mitgliedstaaten 

sowie dem Beitrag, den Kirchen und NGOs bei der Verwirklichung einer menschenwürdigen 

Migrationspolitik leisten können. Daran beteiligten sich neben Oberkirchenrätin Hatzinger die 

Europaabgeordneten Tineke Strik (Die Grünen/Europäische Freie Allianz) und Lena Düpont 

(Europäische Volkspartei), Franz Lamplmaier (Generaldirektion Migration und Inneres der EU-

Kommission), Dr. Alexander Kalbarczyk (Geschäftsführer der Migrationskommission der 

Deutschen Bischofskonferenz), Pfarrer Dr. Jack McDonald (Anglikanische Diözese in Europa), 

Dr. Torsten Moritz (Generalsekretär von CCME) und Abriel Schieffelers (Eurodiaconia). 

 Neben der Relevanz der ethischen Orientierungen, die das Gemeinsame Migrationswort der 

Kirchen in Deutschland formuliert, wurde in der Diskussion immer wieder die Notwendigkeit 

betont, zwischen den sehr unterschiedlichen migrationspolitischen Positionen der 27 EU-Staaten 

Brücken zu bauen. Dabei gilt es auch kritisch in den Blick zu nehmen, dass der Bezug auf christliche 

Traditionen nicht überall in Europa mit der Stärkung menschenrechtlicher Prinzipien einhergeht. 

 

 

4. Zur Rezeption des neuen Migrationsworts – Auswahl von Veröffentlichungen 

 

4. 1 Beiträge säkularer Medien 

 

dpa (Deutsche Presse-Agentur), 21. Oktober 2021 

Kirchen veröffentlichen gemeinsames Grundlagenpapier zu Migration 

Hannover/München (dpa) – Gemeinsam haben die christlichen Kirchen in Deutschland Politik und Gesellschaft dazu 

aufgerufen, sich stärker für die Menschenwürde von Migrantinnen und Migranten einzusetzen. Mit einem von der 

Deutschen Bischofskonferenz, der Evangelischen Kirche Deutschland (EKD) und der Arbeitsgemeinschaft 

Christlicher Kirchen (ACK) am Donnerstag veröffentlichten Grundlagenpapier wollen die Kirchen ihre gemeinsame 

Position zum Thema Migration verdeutlichen und Handlungsempfehlungen geben. 

                                                           
30  Introduction by Archbishop Dr Stefan Heße (Hamburg), President of the Commission for Migration of the 

German Bishops’ Conference, „Shaping Migration in a Humane Manner“: Presentation of the Joint Statement on 
Migration of the German Churches on 29 November 2022 at the EKD Office Brussels, 1–2, 5 (online: 
www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2022/2022-192a-engl-Vorstellung-des-
oekumenischen-Migrationsworts-der-Kirchen-in-Bruessel-Vortrag-EB-Hesse.pdf). 



77 

 Mit dem Text wolle man ein deutliches Zeichen für den gesellschaftlichen Zusammenhalt und gegen jede Form 

von Menschenfeindlichkeit setzen, betonte der Osnabrücker Bischof Franz-Josef Bode, stellvertretender Vorsitzender 

der Deutschen Bischofskonferenz. „Wenn Menschen wegen ihrer Hautfarbe und Weltanschauung bedrängt und 

verletzt werden, ist unser Platz an ihrer Seite“, sagte er. Die Kirchen stellten unmissverständlich klar, allen 

menschenfeindlichen Strömungen entgegenzutreten. 

 […] Heinrich Bedford-Strohm rückte die europäische Flüchtlingspolitik in den Fokus. „Dass die Würde und die 

Rechte von Geflüchteten an so vielen Orten weltweit missachtet und verletzt werden, so auch an den Außengrenzen 

der EU, ist skandalös und zutiefst beschämend“, sagte er. In ihrem 216-seitigen Papier sprechen sich die Kirchen auch 

für eine „solidarische, an den Menschenrechten ausgerichtete Reform der europäischen Flüchtlingspolitik“, für sichere 

Zugangswege für Schutzsuchende und eine solidarische Verantwortungsteilung unter den Ländern aus.  

 Auch angesichts der sich zuspitzenden Situation an der polnisch-belarussischen Grenze sei es Aufgaben der 

Kirchen, sich gemeinsam, mit Nachdruck und immer wieder aufs Neue für die Einhaltung der Menschenwürde 

einzusetzen, so die Bischöfe. Das neue Grundlagenpapier löst eine bereits mehr als 20 Jahre alte Erklärung zum Thema 

Migration ab. (Magdalena Tröndle) 

 

 

Weser-Kurier, 22. Oktober 2021, 4 

Kirchen fordern „Spurwechsel“: Gemeinsames Statement zum Thema Migration 

Berlin. Eine aktive Einbürgerungskultur und die Möglichkeit eines „Spurwechsels“ für abgelehnte Asylbewerber ins 

Einwanderungsrecht haben die beiden großen Kirchen in Deutschland gefordert. […]  

 Der auch für Bremen zuständige Osnabrücker Bischof Franz-Josef Bode betonte, dass Migration für die Kirche 

„keine abstrakte, keine äußerliche Angelegenheit“ sei: „Die Bibel ist in wesentlichen Teilen Migrationsliteratur“, sagte 

Bode. „Sie ist auch heute noch ein Resonanzraum der konkreten Erfahrungen von Migranten.“ Gerade in Bremen sei 

die katholische Kirche sehr stark von Migranten geprägt: Die 60.000 Katholiken in der Stadt kämen aus über 120 

Nationen. „Wenn Menschen wegen ihrer Hautfarbe und Weltanschauung bedrängt und verletzt werden, ist unser Platz 

an ihrer Seite“, sagte Bode. Die Kirchen wüssten um ihre Verantwortung für das menschliche Zusammenleben. 

„Gleiche Würde muss eine auch realistische Option von gleicher Partizipation umfassen“, sagte Bode. Daher müsse 

eine aktive Einbürgerungskultur entwickelt werden. „Lange in Deutschland lebenden Menschen muss es ermöglicht 

werden, auch das politische Gemeinwesen mitzugestalten.“ 

 Der Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche, Heinrich Bedford-Strohm, forderte die neue Bundesregierung auf, 

Migranten einen „Spurwechsel" vom Asylrecht ins Einwanderungsrecht zu ermöglichen. Das sei im Eigeninteresse 

Deutschlands. „Wir erleben, dass viele hochintegrierte Menschen, die erfolgreich sind und die hier gebraucht werden, 

von Abschiebung bedroht werden, weil ihr Asylantrag abgelehnt wurde.“ Zu diesem Thema habe die Bundesagentur 

für Arbeit erst kürzlich erklärt, dass wir 400.000Migranten für die Wirtschaft brauchten. (WK) 

 

 

4. 2 Beiträge kirchlicher Medien 

 



78 

epd (Evangelischer Pressedienst), 21. Oktober 2021 

Kirchen veröffentlichten „migrationsethischen Kompass“ 

Seenotrettung, Kirchenasyl und Integration – die christlichen Kirchen in Deutschland legen mit ihrem Gemeinsamen Wort einen ethischen 

Grundlagentext zur Migrationspolitik vor. Er soll zeigen, was ideal wäre, aber politisch noch unmöglich scheint. 

[…] Die christlichen Kirchen in Deutschland dringen auf eine gerechtere und humanere Migrationspolitik. Es sei 

skandalös und zutiefst beschämend, dass die Würde und die Rechte von Geflüchteten an vielen Orten weltweit 

missachtet und verletzt würden, so auch an den Außengrenzen der EU, auf dem Mittelmeer und derzeit an der 

polnisch-belarussischen Grenze, sagte der Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Heinrich 

Bedford-Strohm, bei der Vorstellung des Gemeinsamen Wortes der EKD und der katholischen Deutschen 

Bischofskonferenz (DBK) am Donnerstag. Er nannte die Situation unerträglich. 

 Der […] Text steht unter dem Leitgedanken „Migration menschenwürdig gestalten“. Es ist bereits das zweite 

Gemeinsame Wort zu Migration. Das erste erschien 1997. Mit-Autorin Marianne Heimbach-Steins sagte, der Text soll 

ein „migrationsethischer Kompass“ sein. Er sei als ethische Intervention zu verstehen und gehe inhaltlich über das 

hinaus, was im Moment politisch möglich erscheine. Biblisch fundiert sei er in der christlichen Nächstenliebe, die das 

Freund-Feind-Denken überwinde.  

 Auf jeder Seite einer Grenze seien Menschen. „Dass wir das betonen müssen, ist angesichts der Situation im 

Mittelmeer, im Ärmelkanal, an der bosnisch-kroatischen und an der polnisch-belarussischen Grenze eigentlich eine 

Schande“, sagte die Professorin für Christliche Sozialwissenschaften an der Universität Münster. Nicht Migration sei 

das Problem, sondern die erzwungene Migration. Internationales Ziel müsse es daher sein, die Treiber dafür – Hunger, 

Armut und Gewalt – zu bekämpfen, sodass Menschen in ihren Heimatländern bleiben könnten. 

 Ihr Kollege aus der ökumenischen Arbeitsgruppe, der Hildesheimer Politikwissenschaftler Hannes Sehwarnmann 

[sic!], sagte, wenn die Verhinderung von Migration das einzige sei, was die Europäische Union noch zusammenhalte, 

sei diese keine Wertegemeinschaft mehr. Die Arbeitsgruppe hatte den Text zusammen mit der Arbeitsgemeinschaft 

Christlicher Kirchen erarbeitet. 

 Der stellvertretende DBK-Vorsitzende, Franz-Josef Bode, betonte, dass Migration für die Kirche nicht nur eine 

äußere Angelegenheit sei. Sie berühre alle Dimensionen kirchlichen Lebens. „Kirche ist stets eine Gemeinschaft von 

Migranten, mit Migranten und für Migranten“, sagte der Osnabrücker Bischof. Und die Bibel sei Migrationsliteratur.  

 Im letzten Kapitel definieren die Autorinnen und Autoren kirchliche Handlungsfelder. Die Kirchen sollten sich 

besonders gegen Menschenhandel, für zivile Seenotrettung, die Rechte von geflüchteten Frauen und Minderjährigen 

und das Recht auf Bildung und medizinische Versorgung von Menschen ohne Papiere einsetzen. Auch das Kirchenasyl 

als letzter Ausweg sei legitim.  

 Der EKD-Ratsvorsitzende äußerte Unterstützung für den Vorschlag von SPD, Grünen und FDP für einen 

sogenannten Spurwechsel. Dabei können Geflüchtete vom Asylrecht ins Migrationsrecht wechseln. Das sei vor allem 

dann sinnvoll, wenn die Personen zwar sehr gut integriert seien, aber nicht durchs Asylverfahren gekommen seien, 

sagte Bedford-Strohm. (epd hei jup) 

 

 

KNA (Katholische Nachrichten-Agentur), 21. Oktober 2021 

Kirchen: Migration bei Koalitionsgesprächen ins Zentrum rücken 

Bonn (KNA) Flucht und Migration müssen bei den anstehenden Koalitionsgesprächen zu den wichtigen Themen 

gehören: Dafür haben sich Vertreter der beiden großen Kirchen in Deutschland ausgesprochen. Er habe die Sorge, 

dass wesentliche Punkte an den Rand geraten könnten, sagte der stellvertretende Vorsitzende der Deutschen 



79 

Bischofskonferenz, Bischof Franz-Josef Bode, am Donnerstag in eine Pressekonferenz. Aktuell zeigten sich die 

Herausforderungen des Themas wieder sehr deutlich, etwa an der belarus-polnischen Grenze.  

 Der Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Heinrich Bedford-Strohm, erklärte, dass 

ein „Spurwechsel“ vom Asyl­ ins Migrationsrecht eine sinnvolle Maßnahme wäre. Die Kirchen erlebten immer wieder 

Fälle von „hochintegrierten Menschen“, die im Asylverfahren nicht durchgekommen seien und daher abgeschoben 

werden müssten, so der bayerische Landesbischof. Bislang werde im besten Fall versucht, Einzelfalllösungen für diese 

Menschen zu finden. Ein „Spurwechsel“, den SPD, FDP und Grüne in ihrem Sondierungspapier erwähnt hatten, 

würde vieles erleichtern, betonte Bedford-Strohm. 

 Darüber hinaus sprach sich der EKD-Ratsvorsitzende für einen europäischen Verteilmechanismus von 

Flüchtlingen aus. Es sei „absurd“, dass Städte und Kommunen, die Flüchtlinge aufnehmen wollten, derzeit 

ausgebremst würden. Hier müsse sich eine neue Bundesregierung für Änderungen einsetzen.  

 Beide Bischöfe äußerten sich bei der Vorstellung eines ökumenischen Papiers zu Migration und Flucht. Die Schrift 

mit dem Titel „Migration menschenwürdig gestalten“ solle Orientierungswissen bieten, erklärte der 

Politikwissenschaftler Hannes Schammann, der zu den Verfassern gehört. Es sei auch eine Reaktion darauf, dass sich 

die Parteien im Wahlkampf eher um das Thema „herumgedrückt“ hätten, so Schammann.  

 In dem Papier fordern die Kirchen auch eine „aktivere Einbürgerungspolitik“ in Deutschland. Wenn 

Zugewanderte und ihre Nachfahren über viele Jahre von politischer Mitwirkung ausgeschlossen blieben, lasse sich dies 

„in einer Einwanderungsgesellschaft mit dem demokratischen Prinzip nicht vereinbaren“, betonte Bischof Bode. 

(KNA/pko/rno) 

 

Church Times, 29. Oktober 2021 

(www.churchtimes.co.uk/articles/2021/29-october/news/world/german-church-statement-offers-

guidance-on-humane-approach-to-migration-and-asylum) 

German church statement offers guidance on humane approach to migration and asylum 

Roman Catholics and Protestants in Germany have put out a joint statement on migration and refugee issues in an 

effort to create common guidelines for action in the light of theological reflection and church experience. 

The German Bishops’ Conference and the Evangelical Church in Germany (EKD) issued the 215-page document, 

Migration menschenwürdig gestalten (“Shaping migration humanely”), as a new stream of refugees was arriving in Germany 

via Belarus and Poland. 

 The chairman of the EKD’s council, the Lutheran Bishop of Bavaria, Dr Heinrich Bedford-Strohm, told a press 

conference on Thursday of last week: “For more than 82 million people currently on the move worldwide, it is a matter 

of bare survival.” 

 He focused on the current European refugee policy: “The fact that the dignity and rights of refugees are being 

disregarded and violated in so many places around the world, including at the external borders of the EU, is scandalous 

and deeply shameful. That is why we strongly advocate for a European refugee policy that is guided by human rights.” 

 The Taliban takeover in Afghanistan and an increase in refugees arriving in Germany via Belarus have almost 

doubled new arrivals in Berlin alone this year. The city, barely an hour from the Polish border, is, like other federal 

states bordering Poland, creating additional space for asylum-seekers. Five shelters, providing a total of 1200 places, 

are being opened. Among them are two container villages, built during the influx of Syrian refugees in 2015-16, which 

are being reactivated. 



80 

 The Roman Catholic theologian Professor Marianne Heimbach-Steins […] advocated a fundamental change of 

perspective. “From an ethical perspective, the goal of migration policy is not to prevent migration, but to overcome 

the causes of involuntary migration driven by violence or need.” 

 Dr Hannes Schammann, Professor of Migration Policy at Hildesheim University […] emphasised that the text was 

written at a time when an erosion of multilateralism could be observed in Europe and worldwide: “Today, we in the 

EU are moving away from such a common approach, which has to be more than just arming the external borders. If 

looking at preventing migration is the only thing holding the EU together, the EU will have no future as a community 

of common values.” 

 At the press conference, the vice-chairman of the Bishops’ Conference, the Bishop of Osnabrück, the Rt Revd 

Franz-Josef Bode, emphasised that, with this document, the Churches were sending a clear signal about social cohesion. 

(Anli Serfontein) 

 

 

Welt-Sichten, 3. November 2021 

(www.welt-sichten.org/artikel/39505/gutes-gemeinsames-wort-der-kirchen) 

Gutes „gemeinsames Wort“ der Kirchen 

[…] 

Muss ein „gemeinsames Wort“ der Kirchen zum Thema Migration wirklich 215 Seiten lang sein? Hätten sich die 

Deutsche Bischofskonferenz und die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) zusammen mit dem Arbeitskreis 

christlicher Kirchen (ACK) nicht schlicht auf das christliche Gebot des Schutzes von Schwachen und 

Verfolgtenberufen können und fertig? Nein, das hätte nicht gereicht. Denn Migration ist nicht nur ein einzelner 

Flüchtling, dem man die Haustür öffnet und für eine Nacht Schutz gewährt. Sie ist vielschichtig und betrifft nicht nur 

Menschen auf der Flucht, sondern auch diejenigen, die sie aufnehmen (sollen). Und sie hat viele, zum Teil langfristige 

Folgen – politische, wirtschaftliche und religiöse, lokale wie internationale. Wer also „Migration menschenwürdig 

gestalten“ will, so der Titel des unlängst erschienenen Textes der Kirchen, muss sich dieser Komplexität stellen. 

 Es lohnt, die vielen Seiten zu lesen, wenn man wissen will, wo die Kirchen beim Thema Flucht und Migration 

stehen. Wohltuend ist, dass sie keine Deutungshoheit für sich in Anspruch nehmen und sich als einen unter vielen 

Beteiligten begreifen. Migration sei und bleibe Gestaltungsaufgabe für alle, schreiben die Autorinnen und Autoren, die 

fast alle an Hochschulen arbeiten und von den Kirchen mit der Erstellung des Textes beauftragt wurden. 

 

Zustimmung zu Integrationsbemühungen ist groß 

Wohltuend ist auch, dass sie Migration und Flucht nicht nur problematisieren, sondern auch erfreuliche Tendenzen 

benennen. Polarisierung, Diskriminierung und Rassismus seien zwar im Aufwind, aber andererseits sei die 

Zustimmung für Integrationsbemühungen in der Bevölkerung sehr groß. Nicht nur in den Kirchen, auch in der 

Zivilgesellschaft werde in vielen Situationen Solidarität konkret gelebt, die Würde des Menschen verteidigt und der 

Respekt vor Menschenrechten eingefordert. Dies zeige, dass eine menschenwürdige Gestaltung von Migration möglich 

sei. Die europäische und internationale Politik allerdings habe dabei bisher versagt. 

 Die Kirchen sind nicht die einzigen, die einen menschenwürdigen Umgang mit Geflüchteten fordern. Was also 

macht das Papier zu einem originären Beitrag? 

 Es sind die biblischen Reflexionen. Beim Abklopfen der alten Texte auf migrationspolitische oder -ethische Bezüge 

schlagen die Autorinnen und Autoren zum Beispiel vor, etwa die Geschichte des Volkes Israel in Ägypten einmal aus 



81 

„migrantischer Sicht“ zu lesen: Das antike Imperium Ägypten war eine expandierende Wirtschaft, politisch sehr 

einflussreich, verfügte über hohes technisches Wissen und eine weit entwickelte Bürokratie und Kultur. Religiöse Kulte 

stützten die politische Macht. Für Zugewanderte, die dort Schutz und ein Auskommen suchten, blieb allerdings nur 

die Rolle der Zwangsarbeiter. 

 Analogien zum heutigen Europa drängen sich da auf. „Eine differenzierte Erinnerung an die biblische Sicht auf 

Ägypten kann dem politischen Europa von heute, seinerseits mit den Leidenserfahrungen hier Schutzsuchender 

konfrontiert, Orientierung geben, um eine Migrationspolitik zu entwickeln, die dem globalen Süden wie auch dem 

Norden gerecht wird“, heißt es in dem Papier. „Dafür müssen allerdings die Stimmen der Migrantinnen und Migranten 

sowie die Kritik der Theologien des globalen Südens in Europa Gehör finden.“ Hierfür können und sollten sich die 

Kirchen noch viel stärker einsetzen. 

 

Die Kernaussagen der Öffentlichkeitzugänglich machen 

Die Kirchen haben viele Möglichkeiten, das kulturell vielfältige Einwanderungsland, welches Deutschland mittlerweile 

ist, aktiv mitzugestalten. Politische Einflussnahme ist nur eine davon. Viel leisten auch die Gemeinden vor Ort. Der 

Zustrom Hunderttausender Geflüchteter ab 2015 hätte kaum gemeistert werden können ohne den ehrenamtlichen 

Einsatz, der nicht nur, aber doch in erheblichem Maß auch von Christinnen und Christen erbracht wurde und wird. 

 Wie viele von denen werden wohl diese 215 Seiten lesen? Nur die Wenigsten werden Zeit und Lust haben, sich 

durch einen solch langen Text zu arbeiten. 

 Deswegen wäre es wünschenswert, die Bischofskonferenz, die EKD und die ACK würden die Kernaussagen einer 

breiteren Öffentlichkeit zugänglich machen. Das sollte sich nicht in einer gut lesbaren Kurzfassung erschöpfen. 

Denkbar sind auch Fortbildungsformate, Austauschforen und Begegnungsmöglichkeiten für diejenigen, die bereits vor 

Ort Migration menschenwürdig gestalten. Sie erleben sich allzu häufig als Einzelkämpfer und hätten dringend eine 

Anerkennung ihrer Arbeit verdient. (Katja Dorothea Buck) 

 

 

epd (Evangelischer Pressedienst), 17. Dezember 2021 

Kirchen: Migration ist globale Aufgabe 

Die Kirchen fordern von der Politik einen menschenwürdigen Umgang mit Migranten. Migration sei eine globale Herausforderung, deswegen 

könnten Probleme nicht allein auf nationaler Ebene gelöst werden, sagte der frühere rheinische Präses Manfred Rekowski. 

Der Hamburger katholische Erzbischof Stefan Heße hat für mehr Sensibilität mit Anliegen von Migranten geworben. 

Die Versuchung, den Nächsten geringzuschätzen und seine Bedürfnisse auszublenden, sei wohl in wenigen 

Handlungsfeldern so groß wie bei Fragen von Flucht und Migration, sagte Heße beim online stattfindenden 

ökumenischen Fachtag Migration. „Wir erleben dies aktuell auf bedrückende Weise an den östlichen EU-

Außengrenzen.“ An der polnisch-belarussischen Grenze harren Tausende Migrantinnen und Migranten seit Monaten 

aus. Das Bedürfnis nach Gerechtigkeit, Freiheit und Frieden verbinde alle Menschen auf der ganzen Welt unabhängig 

von Herkunft und Religion, sagte Heße. Die Corona-Pandemie habe zudem gezeigt, dass sie vor allem die vulnerablen 

Gruppen mit voller Härte treffe. Der Fachtag beschäftigte sich mit dem bereits im Oktoberveröffentlichten 

Gemeinsamen Wort der Kirchen „Migration menschenwürdig gestalten“. 

 Der 214 Seiten lange Text wurde in Kooperation mit der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) 

geschrieben. In sieben Kapiteln ordnen die Autorinnen und Autoren die aktuelle Situation in der Migrations- und 

Integrationspolitik ein und definieren Aufgabenstellungen für die Kirche. 



82 

 Vorsitzende der ökumenischen Arbeitsgruppe waren Erzbischof Heße, der auch Vorsitzender der 

Migrationskommission der katholischen Deutschen Bischofskonferenz ist, und der im Frühjahr in den Ruhestand 

verabschiedete Präses der Evangelischen Kirche im Rheinland, Manfred Rekowski, als Vorsitzender der Kammer für 

Migration und Integration der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). 

 Rekowski betonte, Migration sei ein globales Geschehen und daher eine globale Herausforderung. Eine 

Begrenzung der Debatten und politischen Maßnahmen auf eine nationale Dimension führe nicht weiter, sagte der 

evangelische Theologe. Heße sagte, in einer Welt mit über 280 Millionen internationalen Migranten sei die Gestaltung 

von Migration eine globale Zukunftsaufgabe. Gefordert sei das Engagement unterschiedlicher Akteure auf 

verschiedenen Ebenen: Politik, Zivilgesellschaft und Kirchen, in Kommunen und Ländern, auf Bundesebene, in 

Europa und weltweit. Dazu bedürfe es eines „krisenfesten ethischen Kompasses“. 

 Der Sprecher für Migration und Integration der SPD-Bundestagsfraktion, Lars Castellucci, betonte, was die 

nationale Perspektive auf Migration und Integration angehe, brauche es gute Leitbilder und Orientierung. Es sei 

wichtig, dass die Gesellschaft die Herausforderung nicht nur als Problem oder Bedrohung wahrnehme, sondern auch 

als etwas, das die Menschen aktiv mitgestalten könnten. Es brauche mehr Orte der Begegnung, sagte Castellucci, der 

auch Mitglied der EKD-Kammer für Migration und Integration ist. „Wir müssen auch die guten Aspekte der Migration 

hochhalten und gleichzeitig nicht das Risiko eingehen, uns vorwerfen zu lassen, wir würden die Probleme klein reden.“ 

Aufgabe der Politik sei es, das Zusammenleben derer zu gestalten, die da seien, und dafür zu sorgen, dass diejenigen, 

die neuhinzukämen, gut ankommen könnten. (epd) 

 

 

4. 3 Besprechung in einer Fachzeitschrift 

 

Barwig, Klaus / Jüngling, Konstanze: Migration menschenwürdig gestalten –  

Das gemeinsame Wort der Kirchen 

(Zeitschrift für Ausländerrecht 2022, 103–107;  

Nachdruck mit freundlicher Genehmigung des Nomos-Verlags) 

 

Im Oktober 2021 haben die christlichen Kirchen in Deutschland unter dem Titel „Migration menschenwürdig gestalten“ ein neues 

Grundlagenwort zu Fragen von Migration und Flucht veröffentlicht1. Dieses Wort steht in einer langjährigen Tradition gemeinsamer 

kirchlicher Erklärungen und Stellungnahmen zu Fragen der Migration. So werden wiederholt Bezüge zu einer fast 25 Jahre zuvor 

veröffentlichten Gemeinsamen Erklärung „... und der Fremdling, der in deinen Toren ist.“2 hergestellt. Die Ausführungen wollen einen 

Kontrapunkt zu Tendenzen in Europa darstellen, die von wachsender Abschottung insbesondere an den Außengrenzen und nachlassender 

Aufnahmebereitschaft in den Gesellschaften der EU-Mitgliedstaaten geprägt sind. Das Migrationswort will, mit der nötigen 

Differenziertheit, so ein migrationsethischer Kompass gerade in gegenwärtigen Zeiten sein, in denen „die Versuchung, den Nächsten 

geringzuschätzen und seine Bedürfnisse auszublenden … wohl auf wenigen Handlungsfeldern derart groß (sei) wie bei Fragen von Flucht 

und Migration. Wir erleben dies aktuell auf bedrückende Weise an den östlichen EU-Außengrenzen“3, so Erzbischof Heße bei der 

                                                           
1  Migration menschenwürdig gestalten. Gemeinsames Wort der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen 

Kirche in Deutschland in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (Gemeinsame 
Texte, 27), Hannover/Bonn 2021. Im Text zitiert mit dem Kürzel GW 21. 

2  „... und der Fremdling, der in deinen Toren ist.” Gemeinsames Wort der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der 
Evangelischen Kirche in Deutschland in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland 
(Gemeinsame Texte, 12), Hannover/Bonn 1997. Im Text zitiert mit dem Kürzel GW 97. 

3 Deutsche Bischofskonferenz, Pressemitteilung Nr. 220 vom 17.12.2021, https://www.dbk.de/presse/aktuelles/ 
meldung/oekumenischer-online-fachtag-zum-migrationswort-der-kirchen (abgerufen am 13.2.2022). 



83 

Eröffnung eines Fachtags am 16.12.2021, bei dem das Papier einer breiteren Fach-Öffentlichkeit aus Kirchen, Politik und Gesellschaft 

vorgestellt wurde. Wohltuend ist, dass die Kirchen keine Deutungshoheit für sich beanspruchen. Das mag auch mit dem wissenschaftlich 

orientierten Autor*innenteam zu tun haben: Beauftragt wurden Fachleute, die überwiegend im Hochschulbereich tätig sind. 

 

1. Gliederung 

Das Migrationswort geht von drei Grundperspektiven aus und will diese in den gesellschaftlichen und politischen 

Diskurs einbringen: Der Orientierung an der Menschenwürde müsse humanitäres Handeln folgen. Dabei habe jeder 

Mensch – unabhängig von seiner Herkunft – Anspruch auf die Güter, die für ihn lebensnotwendig sind. Und es wird 

jedem auf rein nationale Gegebenheiten begrenzten Gemeinwohlbegriff eine Absage erteilt. 

 Der Text mit einem Umfang von 215 Seiten gliedert sich in sieben Kapitel: 

Dem Einleitungskapitel folgen in einem zweiten Teil (Kap. II) grundsätzliche Erwägungen über die aktuellen 

politischen und gesellschaftlichen Diskurse und Herausforderungen mit dem Titel „Leben in einer 

Migrationsgesellschaft: Entwicklungen und Debattenfelder“. Kapitel III beschreibt vor dem Hintergrund der 

historischen Prägungen und Entwicklungen „Kirche – geprägt durch Migration“ und stellt hierbei „Pluralisierung“ als 

eines der Kernthemen im Zusammenhang mit dem Migrationsgeschehen dar. Kapitel IV beleuchtet umfangreich 

Migration als zentrales Thema des christlichen Glaubens und verdeutlicht hierzu die biblisch-theologischen 

Perspektiven. „Sozialethische Orientierungen“ sind Gegenstand von Kapitel V, wobei ein migrationsethischer 

Kompass entwickelt und drei migrationsethische Leitorientierungen (Menschenwürde, Individuum und Gesellschaft, 

Gemeinwohlperspektive) formuliert werden. Kapitel VI „Politische und rechtliche Handlungsfelder“ umfasst ein 

Drittel des Textumfangs und stellt das Migrationsgeschehen – wie eingangs betont – unter menschenrechtliche 

Perspektive und in den Kontext globaler Gerechtigkeit. Kapitel VII formuliert unter der Überschrift „Kirchliches 

Handeln in der Migrationsgesellschaft“ Aufgaben und Orientierungen für den eigenen, kirchlichen, Bereich. Das 

Spektrum reicht von „Seelsorgerliche Betreuung“ über „Religionsfreiheit schützen“, Ausbeutung und Menschenhandel 

bekämpfen“, „Menschen ohne Aufenthaltspapiere zu ihrem Recht verhelfen“, „Rückkehr verantwortungsvoll 

begleiten“ bis zu „Menschenleben retten durch Seenotrettung“. 

 

2. Zu einzelnen ausgewählten Handlungsfeldern und Regelungsbereichen 

2. 1. Vorbemerkung: Kontinuität 

Das Gemeinsame Wort steht in einer jahrzehntelangen Kontinuität kirchlicher Stellungnahmen und Verlautbarungen: 

Bereits anlässlich des ökumenischen Pfingsttreffens 1971 in Augsburg wurde die Bundesrepublik Deutschland als 

faktisches Einwanderungsland bezeichnet4 und eine sich daran orientierende Migrationspolitik gefordert – lange bevor 

Politik und bedeutende gesellschaftliche Organisationen wie beispielsweise der DGB sich zu einer Positionierung in 

dieser Klarheit durchringen konnten. Das politische Bekenntnis zum faktischen Einwanderungsland und damit die 

Beendigung der jahrzehntelangen Lebenslüge deutscher Migrationspolitik fanden erst durch die mit der „Kommission 

Zuwanderung“5 im Jahr 2001 erreichte Einigung statt. Zu beobachten ist auch, dass das Fragen von Migration und 

Integration im kirchlichen Zusammenhang über die Jahre hinweg durchgängig in ökumenischem Gleichklang 

behandelt und „nach außen“ vermittelt wurde – trotz aller innerkirchlicher Unterschiede in der Mitgliedschaft von 

Migrant*innen. Hierauf wird später noch eingegangen. 

                                                           
4  Veröffentlicht in: Erklärung des Deutschen Caritasverbandes zur Situation der ausländischen Arbeitnehmer in der 

Bundesrepublik Deutschland (Zentralrat 21./22.4.1971). 
5  Zuwanderung gestalten – Integration fördern. Bericht der Unabhängigen Kommission Zuwanderung. Bonn, 4.7.2001; 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/42/Bericht_S%C3%BCssmuth-Kommission.pdf (abgerufen am 
13.2.2022). 



84 

 Im Zentrum steht die Frage, wie sich Migration unter der Prämisse der Menschenwürde für alle auch unter 

unvollkommenen und widersprüchlichen Bedingungen gestalten lässt. Der Text verweist an mehreren Stellen auf das 

1997 erschienene Gemeinsame Wort „... und der Fremdling, der in deinen Toren ist.“ Hiermit lag erstmals eine 

umfassende kirchliche Ausarbeitung vor, die die vielfältigen Aspekte und Zusammenhänge von Migration, Flucht und 

Vertreibung darstellte und zugleich Grundlagen und Perspektiven für einen Beitrag zum gesellschaftlichen Dialog in 

diesen Fragen, ihrer politischen Gestaltung und für die kirchliche Arbeit mit Migrant*innen und Flüchtlingen aufzeigte. 

 Vor dem Hintergrund der politischen Auseinandersetzungen Anfang der 90er Jahre über eine Begrenzung der 

immens angestiegenen Asylbewerber*innenzahlen hatten die Deutsche Bischofskonferenz und der Rat der 

Evangelischen Kirche in Deutschland zunächst mit einer gemeinsamen Stellungnahme zur Aufnahme von 

Flüchtlingen und zum Asylrecht vom 26.11.19926 an die politisch verantwortlichen Kräfte in Bund, Ländern und 

Gemeinden appelliert, „eine Asyl- und Flüchtlingspolitik in die Wege zu leiten, die das Grundrecht auf Asyl für 

politisch Verfolgte schützt und im erforderlichen Umfang die Zuwanderung steuert und begrenzt“ und eine 

Autor*innengruppe für das 1997 erschienene Gemeinsame Wort beauftragt. 

 

2. 2. Zentrales Thema Familiennachzug 

2. 2. 1. Koalitionsvertrag 

Gerade hatte die Erklärung das Licht der Öffentlichkeit erblickt, wurde kurz darauf die Koalitionsvereinbarung der 

neuen Regierungsfraktionen formuliert. Und es zeigen sich deutliche Parallelen: 

 Dort heißt es unter der Überschrift „Integration, Migration, Flucht“: „Wir wollen einen Neuanfang in der 

Migrations- und Integrationspolitik gestalten, der einem modernen Einwanderungsland gerecht wird.“7 So viel 

Gleichklang macht neugierig. Und in der Tat: Das kirchliche Kernthema der Einheit von Ehe und Familie findet sich 

hier wie da: Im Koalitionsvertrag wird der Familiennachzug zu subsidiär Geschützten dem zu GFK-Flüchtlingen 

(wieder) gleichgestellt, Eltern sollen zu ihren in Deutschland aufgenommenen minderjährigen Kindern nachreisen 

können, Deutschkurse der nachgezogenen Ehegatten in Deutschland nachgeholt werden können.  

 Allerdings geht das Gemeinsame Wort erheblich weiter und verweist auf jahrzehntelange Auseinandersetzungen 

um Erschwernisse in schleppenden Verfahren mit teilweise jahrelanger Dauer, hingegen auf Privilegierungen bei 

Familienangehörigen Hochqualifizierter und eine Praxis, die den „hohen Wert der Familieneinheit dem Ziel einer 

Migrationssteuerung unterordnet“ (172) – einer Praxis, die sowohl menschenrechtlich als auch integrationspolitisch als 

hoch problematisch bezeichnet wird. 

 In beiden Texten ist das klare Bekenntnis zur Genfer Flüchtlingskonvention (GFK), zur Europäischen 

Menschenrechtskonvention und zu den Grundrechten der Europäischen Union die Grundlage für die geforderten 

bzw. vereinbarten rechtlichen Verbesserungen zugunsten der Betroffenen. 

 

2. 3. Aufenthalts- und Staatsangehörigkeitsrecht 

Das Gemeinsame Wort verweist auf eine ebenfalls jahrzehntelange Problematik: Das Auseinanderklaffen von 

Aufenthaltsdauer und Aufenthaltstitel und fordert nicht zuletzt zugunsten einer rechtlichen Absicherung des gesamten 

                                                           
6  Deutsche Bischofskonferenz/Evangelische Kirche in Deutschland, Gemeinsame Erklärung zur Aufnahme von Flüchtlingen 

und zum Asylrecht, Bonn/Hannover 1992. 
7  Mehr Fortschritt wagen. Bündnis für Freiheit, Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit. Koalitionsvertrag 2021–2025 zwischen SPD, 

Bündnis 90/DIE GRÜNEN FDP, S. 137. https://www.bundesregierung.de/resource/blob/974430/1990812/ 
04221173eef9a6720059cc353d759a2b/2021-12-10-koav2021-data.pdf?download=1 (abgerufen am 13.2.2022), fortan zitiert als 
KV21. 



85 

individuellen Integrationsgeschehens die Erteilung eines unbefristeten Aufenthaltstitels nach fünf Jahren quasi als 

Regelfall. 

 Schon in der Erklärung von 1997 hieß es: „Es ist an der Zeit, alle verfassungsrechtlichen Möglichkeiten für 

Veränderungen des Einbürgerungs- und des sonstigen Staatsangehörigkeitsrechts auszuschöpfen, um die 

Eingliederung von Ausländern nicht an Regeln scheitern zu lassen, die der weithin gegebenen Einwanderungssituation 

nicht mehr gerecht werden.“8. Hier hatte die Beharrlichkeit der Kirchen und anderer gesellschaftlicher Kräfte einen 

Erfolg in der Reform des Staatsangehörigkeitsrechts zum 1.1.2000 zu verzeichnen, bei der Elemente des ius soli-

Prinzips das bis dahin ausschließlich geltende ius sanguinis-Prinzip ergänzten. 

 Das Gemeinsame Wort begrüßt die inzwischen eingetretene Fortentwicklung des Staatsangehörigkeitsrechts – 

insbesondere den 2014 wieder zurückgenommenen Optionszwang für Kinder, die im Rahmen der ius-soli-Regel auch 

die deutsche Staatsangehörigkeit erhalten hatten. Dabei betonen die Kirchen den Grundsatz, es dürfe keine 

unterschiedlichen Klassen der Staatsangehörigkeit geben – was auch bei künftigen Debatten zu beachten sei.9 

 Als fortdauerndes Problem kennzeichnen die Kirchen, dass bislang keine nachhaltige Erhöhung der 

Einbürgerungszahlen erreicht werden konnte. Das Einbürgerungspotenzial wird nach der geltenden Rechtslage im 

Millionenbereich gesehen. Empfohlen werden daher weitere Reformen auf rechtlicher Ebene, wie etwa eine 

Erweiterung der berechtigten Personenkreise und eine Absenkung der Mindestaufenthaltsdauer sowie das aktive 

Bemühen um eine einladende Einbürgerungskultur, wobei eine entscheidende Rolle einer entsprechenden 

Behördenpraxis zukäme.10 

 

2. 4. Flüchtlingspolitik 

In diesem Politikbereich hatten die Kirchen schon im Vorgängerpapier auf für sie fundamentale Prinzipien 

hingewiesen: Die strikte Beachtung des Non-Refoulement-Gebots der GFK, den Ausbau menschenrechtsorientierter 

und solidarischer Regelungen innerhalb der EU, Unterstützung besonders belasteter Aufnahmestaaten. Das 

Migrationswort vermisst – vor dem Hintergrund zahlreicher kirchlicher Stellungnahmen und Interventionen – nach 

wie vor „ein praktikables und zugleich solidarisches gemeinsames Asylsystem, das den Anliegen und Nöten der 

Schutzsuchenden gerecht wird und eine faire Verantwortungsteilung unter den EU-Mitgliedstaaten garantiert“.11 Im 

Koalitionsvertrag heißt es hierzu: „Auf dem Weg zu einem gemeinsamen funktionierenden EU-Asylsystem wollen wir 

mit einer Koalition der aufnahmebereiten Mitgliedstaaten vorangehen und aktiv dazu beitragen, dass andere EU-

Staaten mehr Verantwortung übernehmen und EU-Recht einhalten. Die Aufnahmebereitschaft in Deutschland und 

der EU wollen wir stützen und fördern.“12 

 Angesichts der ausführlich entfalteten Grundprinzipien erhebt das Gemeinsame Wort massive Kritik an der 

gegenwärtigen Praxis von Frontex (etwa in der Zusammenarbeit mit Staaten wie Libyen und in diesem Zusammenhang 

immer wieder dokumentierte Pushbacks). Hier findet sich ein weiterer Ansatzpunkt im Koalitionsvertrag: „Wir wollen, 

dass Frontex auf Grundlage der Menschenrechte und des erteilten Mandats zu einer echten EU-Grenzschutzagentur 

weiterentwickelt wird. Das Ziel muss ein wirksamer und rechtsstaatlicher Außengrenzschutz sein, der transparent ist 

und parlamentarisch kontrolliert wird. Frontex soll sich im Rahmen des Mandats bei der Seenotrettung aktiv 

beteiligen.“13 

 Dem Vorschlag, die Prüfung der internationalen Schutzberechtigung von Geflüchteten in Drittstaaten auszulagern, 

wird – nicht zuletzt vor dem Hintergrund der bisherigen Erfahrungen in der Zusammenarbeit mit Anrainerstaaten des 

                                                           
8  GW 97, S. 76. 
9  GW 21, S. 191. 
10 GW 21, S. 192. 
11  GW 21, S. 169. 
12  KV 21, S. 141. 
13  KV 21, S. 141. 



86 

Mittelmeers – eine klare Absage erteilt.14 Dies beinhaltet politischen Konfliktstoff, da im Koalitionsvertrag solche 

Regelungen „in Ausnahmefällen“ geprüft werden sollen.15 

 

3. Bewertung 

Wer sich über Geschichte und Gegenwart von Migration am Beispiel des Selbstverständnisses und der Praxis der 

christlichen Kirchen in unserem Land informieren und deren Positionen und Optionen national, europäisch und global 

zu diesem Politikbereich informieren will, dem sei das Gemeinsame Wort dringend nahezulegen. Die klare Gliederung 

erlaubt das Herausgreifen insbesondere der in rechtlich-politischer Hinsicht relevanten Aspekte, ohne dass der eigene 

institutionelle Begründungszusammenhang zu kurz kommt. 

 Das Migrationswort beschreibt Migration mit einer umfassenden und differenzierten Perspektive unter den 

Aspekten von Menschenwürde, internationaler Gerechtigkeit und sich daraus ergebenden Konsequenzen und 

Forderungen. Dies erklärt das große Gewicht, das der Betrachtung von Zuwanderung aus Drittstaaten in der Erklärung 

beigemessen wurde. Demgegenüber blieben bilanzierende und auch selbstkritische Fragen im Hinblick auf die 

„Hauptgruppe“ der Zuwanderer*innen, die ehemaligen „Gastarbeiter“ und ihre Nachkommen eher auf die Bereiche 

Aufenthaltsrecht und Staatsangehörigkeit konzentriert. Hier finden sich Hinweise auf Bedingungen, die ein 

„integrationsfreundliches“ und auf Einwanderer*innen angewiesenes Land wie Deutschland noch schaffen sollte vor 

einem fast sieben Jahrzehnte andauernden Migrations- und Einwanderungsprozess. 

 Wenn man Autor*innenschaft, Umfang und Inhalt betrachtet, erweist sich die Erklärung als Ergebnis 

umfangreicher Reflexion und Artikulation von Hochschullehrer*innen. 

 

3. 1. Kirchlich: Zwei unterschiedliche Wirklichkeiten 

Die Mehrheit der in unserem Land lebenden Migrant*innen sind nicht als Geflüchtete zu uns gekommen: Es sind die 

Arbeitskräfte, die Deutschland aktiv angeworben hat und deren Nachkommen hier ihren Lebensmittelpunkt gefunden 

haben, nochmals intensiviert durch die EU-Freizügigkeitsdynamik der vergangenen Jahrzehnte. 

 Die beiden „großen“ christlichen Kirchen unterscheiden sich in ihrem Migrant*innenanteil bei ihren Mitgliedern 

ganz erheblich: Während die katholische Kirche ab Mitte der 50er Jahre durch die Anwerbung von „Gastarbeitern“ 

aus den katholisch geprägten Ländern Italien, Spanien, Portugal, Kroatien und Slowenien erhebliche 

Mitgliederzuwächse zu verzeichnen hatte und diese in muttersprachlich organisierten sog. „Missionen“ Aufnahme 

fanden, gab es Entsprechendes in der evangelischen Kirche nicht. Migrant*innen finden sich dort insbesondere unter 

den ab Ende der 80er Jahre eingewanderten (Spät-)Aussiedlern und in den vergangenen Jahren vereinzelt unter den 

Geflüchteten (teilweise hier auch Konvertierte). Eine weitere Unterscheidung liegt in der Zuwanderung ausländischen 

Seelsorgepersonals, um hierdurch den massiven Priestermangel etwas zu lindern. So hat der „Migrant*innen“-Anteil 

sowohl bei den Mitgliedern als auch beim geistlichen Personal in der katholischen Kirche einen Anteil von deutlich 

mehr als 20% erreicht.16 Genauere aktuelle Untersuchungen zu Fragen der Integration und Partizipation auf allen 

Ebenen kirchlichen Lebens sowie des Verhältnisses von muttersprachlichen Gemeinden zu den „klassischen“ 

Ortsgemeinden existieren bislang nicht. Ergebnis: Die Thematik „Mitglieder mit Migrationsgeschichte“ ist für die 

Identität der katholischen Kirche in Deutschland wesentlich existenzieller als allgemein wahrgenommen. 

 

                                                           
14  GW 21, S. 170. 
15  KV 21, S. 141. 
16  Siehe hierzu: Deutsche Bischofskonferenz, Katholische Kirche in Deutschland – Zahlen und Fakten 2020/2021. Bonn, 2021. 

https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und%20Fakten/Kirchliche%20Statistik/Allgemein_-
_Zahlen_und_Fakten/ AH-325_DBK_BRO_ZuF_2020-2021_Ansicht.pdf (abgerufen am 13.2.2022). 



87 

3. 2. Starke Gewichtung des Theologischen 

Wenn neun Professorinnen und Professoren (von zwölf AutorInnen, zwei Vorsitzende und zwei 

GeschäftsführerInnen) verschiedener Disziplinen zu einem solchen Grundlagendokument beitragen, gibt dies eine 

Erklärung dafür, dass die theologisch-biblischen und -ethischen Erwägungen einen auffallend breiten Raum 

einnehmen (doppelter Umfang gegenüber der „Vorgänger-Erklärung“ aus 1997). 

 Nun ist es nicht so, dass in den letzten Jahrzehnten hierüber nicht schon genügend Selbstvergewisserung und 

Klärung des eigenen Standpunktes (gerade auch in strittigen gesellschafts- und migrationspolitischen Fragen) 

stattgefunden hätten. Nicht erkennbar wurde hingegen eine Strategie des Transfers der „Botschaft“ in die 

innerkirchlichen wie auch gesellschaftlichen Zusammenhänge. Vor dem Hintergrund ähnlicher Erfahrungen mit 

zurückliegenden Erklärungen hätte man sich hierbei ein Mehr an Initiative und strukturierter Vorgehensweise 

gewünscht. So besteht (erneut) die Sorge, wieder ein in der Kontinuität kirchlicher Positionen zu einem wichtigen 

gesellschaftlichen Feld formuliertes Grundsatzpapier gleich von Beginn an auf seinem Weg in die Archive zu sehen. 

 

3. 3. Kontinuität in der politischen Linie – Kontinuität in der geringen Wahrnehmung  

innerkirchlich wie gesellschaftlich, national wie europäisch 

3. 3. 1. Blick nach „innen“ 

International bzw. europäisch betrachtet ist es den christlichen Kirchen im Land nicht gelungen, mit ihren östlichen 

Nachbarkirchen eine gemeinsame Linie gegen die immer stärker gewordene Abwehrpolitik von Polen bis Kroatien zu 

schaffen. Im Gegenteil: gerade im Bereich der katholischen Kirche sind die Abwehrkräfte gegen eine (muslimisch) 

geprägte Flüchtlingszuwanderung eher angewachsen denn geringer geworden. Bemühungen innerhalb der östlichen 

Nachbarkirchen um die Mobilisierung von Unterstützung für notleidende Geflüchtete – wie dies etwa Ende letzten 

Jahres in einem gemeinsamen Spendenaufruf der polnischen Bischöfe für Migrant*innen an der Landesgrenze zu 

Belarus zum Ausdruck kam17 – vermögen darüber nicht hinwegzuhelfen. Ob die jüngsten Äußerungen des höchsten 

Würdenträgers der katholischen Kirche Polens, Erzbischof Wojciech Polak von Gnesen (Gniezno), der sich unter dem 

Eindruck des Flüchtlingsdramas an der belarussischen Grenze für die Aufnahme von Migranten ausgesprochen hat, 

eine Kehrtwende markieren, bleibt abzuwarten.18 

 Zu hoffen bleibt in jedem Fall, dass die jüngsten Ereignisse in der Ukraine und die dadurch angestoßene Welle der 

Solidarität mit Geflüchteten aus der unmittelbaren Nachbarschaft dazu beitragen werden, die leider häufig zu 

beobachtende Unterscheidung zwischen der/dem „nächsten Nächsten“ und der/dem „fernen Nächsten“ zugunsten 

eines gelebten Bekenntnisses zur Universalität von Nächstenliebe aufzugeben. Die oben skizzierten Abwehrtendenzen 

sind umso mehr zu bedauern, als die Fixierung ausschließlich auf Fragen der religiösen Identität und deren Abwehr 

aus dem Blick verloren hat, dass es gerade diese Gesellschaften waren und sind, deren Bevölkerungen außerordentlich 

stark von Grenzöffnung und den damit einhergehenden wirtschaftlichen Entwicklungen (einschließlich 

Arbeitsmigration) überwiegend profitiert haben und profitieren. Fragen unterschiedlicher kultureller Identität und 

Prägung blieben hierbei zumindest im gesellschaftlichen Diskurs im Hintergrund. Es ist gerade nicht so, dass etwa die 

polnischen oder kroatischen Arbeitsmigrant*innen sich gerne und aktiv in die hiesigen Gemeinden eingegliedert 

hätten. Gründe hierfür liegen auf „beiden Seiten“. 

 

3. 3. 2. Selbstkritik? 

                                                           
17  Hinz, An der Grenze leiden und sterben Menschen, in Domradio vom 7.11.2021, https://www.domradio.de/artikel/der-

grenze-leiden-und-sterben-menschen-kirche-startet-spendenaktion-fuer-migranten-polens (abgerufen am 14.2.22). 
18  Süddeutsche Zeitung vom 25.12.2021, https://www.sueddeutsche.de/politik/konflikte-katholische-kirche-polens-will-

migranten-aufnehmen-dpa.urn-newsml-dpa-com-20090101-211225-99-502747 (abgerufen am 14.2.2022). 



88 

Wie bereits erwähnt wäre nach fast 70 Jahren Zuwanderung der ersten italienischen Arbeitskräfte zumindest von 

katholischer Seite ein kritischer Rückblick auf die eigene institutionelle „Integrationsgeschichte“ angebracht gewesen.19 

Inwieweit ist aus dem anfänglichen Nebeneinander ein reflektiertes Miteinander im Respekt von Vielfalt in der Einheit 

geworden? Welche Chancen wurden hier genutzt, wieweit konnten sie als Beispiel für eine Gesellschaft dienen, die 

lange genug die Realitätsverweigerung „Wir sind kein Einwanderungsland“ gepflegt hat – und dabei die dritte 

Generation hier aufwachsen sah. Eine solche Perspektive lässt das Migrationswort jedoch leider vermissen. 

 

3. 3. 3. Innerkirchlicher Stellenwert und gesellschaftliche Wahrnehmung 

Eine Diskrepanz in der Überschrift von Kapitel IV lautet: „Migration als zentrales Thema des christlichen Glaubens“. 

So stellt sich die Frage, ob die Resonanz auf dieses Papier der postulierten und theologisch-biblisch ausführlich und 

wiederholt dargelegten Bedeutung entspricht. Ein kursorischer Blick allein auf das Medienecho zum Grundlagentext 

legt eine abschlägige Antwort nahe. Wenn bei der Vorstellung des Grundlagenworts anlässlich eines Online-Fachtages 

170 TeilnehmerInnen virtuell anwesend waren, wurde keine plausible Strategie deutlich, wie die Inhalte in Kirche und 

Gesellschaft vermittelt werden sollten. 

 Presse-Echo und Präsenz der Kirchenleitungen an diesem Fachtag blieben deutlich hinter dem Anspruch des 

Papiers zurück: Beide Spitzenvertreter der evangelischen und der katholischen Kirche hatten sich nach Verlesung ihrer 

einführenden Begrüßungsworte alsbald wegen anderer wichtiger Verpflichtungen wieder zurückgezogen – die 

Fachleute blieben – wieder einmal – unter sich. Auch dieser Erklärung könnte ohne massive „flankierende“ 

Maßnahmen nach „innen“ wie nach „außen“ das Schicksal früherer Papiere drohen: In Vergessenheit zu geraten, bevor 

die darin enthaltenen gesellschafts- und migrationspolitischen Impulse und ethischen Leitlinien überhaupt 

wahrgenommen wurden. Auf welchen jahrzehntelangen Erfahrungsschatz könnten die Kirchen zurückgreifen. Und 

den vielen best practice-Beispielen in den eigenen Reihen zu größerer Wirksamkeit zu verhelfen, hätte das Potenzial, 

auch gesellschaftliche Fortschritte im Hinblick auf ein auf Dauerhaftigkeit angelegtes Zusammenleben zu inspirieren. 

Dies gilt umso mehr, als dass der Zeitpunkt der Veröffentlichung in eine Phase dramatisch abnehmender Akzeptanz 

gegenüber einer ethischen Leitfunktion von Religion und Kirchen fällt. 

 Das Papier und die darin zum Ausdruck kommende Kontinuität in Einschätzungen, Inhalten und Empfehlungen 

hätte ein Mehr an Aufmerksamkeit für diese immer noch „unterbelichtete“ Thema verdient. Dies fängt bereits in den 

eigenen Reihen an. 

 Vielleicht wird die nächste Erklärung (wiederum in 20 Jahren) diesen selbstkritischen Reflexionen einen 

angemessenen Stellenwert einräumen. Vielleicht werden dann – als unmittelbare Umsetzung der postulierten 

Partizipationsprinzipien – auch Fachleute aus der Vielfalt und Vielzahl kirchlicher Handlungsfelder einbezogen, die 

vor Ort mit ihrer bi- bzw. interkulturellen Kompetenz aus dem Alltag sozialen und kirchlichen Handelns schon lange 

nicht mehr wegzudenken sind. 

 Einstweilen bleibt der etwas unbefriedigende Eindruck von außen, dass in der „aktuellen Runde“ bislang wichtige 

Potenziale ungenutzt werden. Dies muss nicht irreversibel bleiben, bedürfte – u. a. mit Blick auf bekannte 

Medienlogiken – aber sicherlich zusätzlicher Anstrengungen. 

 

4. Fazit: Die Kirchen bleiben ein verlässlicher Garant für eine zukunftsfähige,  

am Menschen orientierte Migrationspolitik 

                                                           
19  Die katholischen Bischöfe hatten vor fast 20 Jahren hierzu Anregungen und auch selbstkritische Hinweise formuliert. Die Frage 

drängt sich auf: Was hat sich in diesen fast zwei Jahrzehnten getan und was ist unterblieben? S. hierzu: Integration fördern – 
Zusammenleben gestalten. Wort der deutschen Bischöfe zur Integration von Migranten, Bonn 2004, S. 41 ff. 



89 

Auch wenn kirchliche Erklärungen wie diese mit grundlegenden ethischen Optionen und Hinweisen an die gesamte 

Gesellschaft derzeit wohl eher skeptisch aufgenommen werden – letztlich können die Kirchen sich im Rückblick in 

ihrer Grundausrichtung auf die Dauerhaftigkeit des gesamten Zuwanderungsgeschehens bestätigt sehen – der 

Koalitionsvertrag bietet hierfür wie dargelegt deutliche Anhaltspunkte. 

 

 



90 

III. Kirchliche Ereignisse und Entwicklungen 

 

1. Theologisches Denken und Geistliches Leitungsamt im 

geteilten und wiedervereinigten Deutschland 

Zum kirchlichen Wirken der Bischöfe  

Christoph Demke, Horst Gienke und Johann Christoph Stier 

 

Von Klaus-Dieter Kaiser 

 

1. Drei Lebenswege, drei Charaktere, drei Perspektiven  

auf die kirchliche Existenz in der DDR 

 

Im Jahr 2021 verstarben mit Dr. Christoph Demke, Dr. h. c. Horst Gienke und Dr. h. c. Johann 

Christoph Stier drei Theologen, die Leitungsämter in drei östlichen Gliedkirchen des Bundes der 

Evangelischen Kirchen in der DDR (BEK) bzw. zwei von ihnen in der Evangelischen Kirche in 

Deutschland (EKD) inne hatten. Zudem waren die drei Theologen in ihrer Zeit als Bischöfe auch 

in den entsprechenden konfessionellen Bünden, der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche 

in der DDR (VELKDDR) bzw. Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands 

(VELKD) und der Evangelischen Kirche der Union (EKU) leitend tätig. Die Weitergabe ihrer 

Erfahrungen der christlichen Existenz und des kirchlichen Lebens unter den Bedingungen der 

Diktatur durch die Sozialistische Einheitspartei Deutschlands (SED) und der anderen 

Blockparteien war ihnen im deutsch-deutschen staatlichen, gesellschaftlichen und dort vor allem 

kirchlichen Wiedervereinigungsprozess wichtig. Sie gehörten der Generation an, die ihre ersten 

theologischen Schritte, also ihr Studium nach 1945 begonnen hatten und größtenteils im östlichen 

Teil Deutschland, das sich selbst als Deutsche Demokratische Republik (DDR) bezeichnete, 

gewirkt haten. 

 Das kirchliche Gedenken an das Leben dieser drei Persönlichkeiten und die Würdigungen ihres 

jeweiligen theologischen und kirchlichen Wirkens im Jahr 2021 war durch ein dreifaches Anliegen 

bestimmt. Erstens standen die je unterschiedlichen Lebenswege, die Einzigartigkeit der jeweiligen 

Person und die so gewonnenen theologischen Einsichten und Schwerpunktsetzungen sowie deren 

Umsetzung in kirchenleitendes Handeln im Zentrum der Nachrufe. Zweitens wurde angesichts des 

Verlustes, der mit ihrem Tod verbunden war, nach dem spezifischen Erbe der Erfahrungen der 

kirchlichen Existenz in der DDR gefragt. Drittens ergab sich dabei für die gegenwärtigen 

kirchlichen Entscheidungsträgerinnen und -träger die Herausforderung, dieses Erbe angesichts der 

neuen gesamtdeutschen Situation fruchtbar zu machen. Fragen der Evangeliumsverkündigung in 

einer Umgebung, in der die Menschen bereits vergessen haben, dass sie Gott vergessen haben1, 

gehören unverzichtbar dazu wie auch die noch längst nicht abgeschlossene Aufarbeitung 

kirchenleitenden Handelns zwischen Widerstand und Anpassung gegenüber den Machthabern der 

                                                           
1  Eine von dem Berliner Theologen Wolf Krötke und von Axel Noack, dem Nachfolger von Christoph Demke im 

Bischofsamt der Kirchenprovinz Sachsen, geprägter Aussage. 



91 

DDR, vor allem die SED als Machtzentrum und ihren Gewaltinstitutionen wie dem Ministerium 

für Staatssicherheit (MfS) bzw. der Volkspolizei, dem Bildungswesen und anderes mehr.  

 

 

1. 1 Der unabgeschlossene Blick auf die Praxis der Kirchen in der DDR  

als gesamtdeutsche Herausforderung 

 

In diesem Sinn setzte der Bischof im Sprengel Mecklenburg und Pommern der Evangelisch-

Lutherische Kirche in Norddeutschland (Nordkirche), Tilman Jeremias, den Schwerpunkt seines 

Bischofsberichtes auf der 1. Sondertagung der II. Landessynode am 28. April 2021 auf die 

Erfahrungen der Kirche unter den Bedingungen der SED-Diktatur. Ausgangspunkt für diese 

Entscheidung waren das Nachdenken über die unterschiedlichen Wege und Entscheidungen in der 

Mecklenburgischen und der Pommerschen (Greifswalder) Landeskirche in den Zeiten der DDR. 

Die Debatten über den Weg der Kirchen in der DDR hatten in den beiden im Frühjahr 2021 gerade 

verstorbenen Bischöfen Stier und Gienke einen aktuellen Anknüpfungspunkt. Zwei Einsichten, 

die Tilman Jeremias in seinem Bericht ansprach und in der Aussprache der Synode aufgenommen 

wurden sind, sind für die weitere Beschäftigung mit dem Erbe der Kirchen in der DDR 

wegweisend. Die Debatte ist erstens keine der östlichen Gliedkirchen, sondern es geht um eine 

gesamtkirchliche und damit gesamtdeutsche Herausforderung. Nur gemeinsam zwischen Ost und 

West kann eine fruchtbare Aufarbeitung von Verstrickungen in den Machtapparat der SED und 

ein produktives Aufnehmen der Erfahrungen des Ostens mit einer entkirchlichten Bevölkerung 

gelingen. Zweitens braucht es angesichts der Vielfältigkeit der Erfahrungen innerhalb des östlichen 

kirchlichen Lebens und auch im Dialog mit dem Westen gestaltete Räume des wechselseitigen 

Erzählens. Der ursprünglich aus Bayern stammende Tilman Jeremias führte in seinem 

Bischofsbericht aus:2 

 

So ist in mir der Gedanke gereift, Ihnen dieses Mal einen thematischen Bericht vorzulegen. Das Thema dieses Berichts 

ist allerdings nun doch durch zwei Ereignisse bestimmt, die zahlreiche Menschen in unserem Sprengel Anfang dieses 

Jahres sehr beschäftigt haben, die Abschiede von den kurz hintereinander verstorbenen ehemaligen Bischöfen 

Christoph Stier und Horst Gienke; vom Tod Gienkes haben wir ja während unserer letzten Tagung im Februar 

erfahren […]. Daher also der Titel meines Berichts: „Jesus Christus, gestern und heute und derselbe auch in Ewigkeit. 

Heilsame Erzählräume über die Vergangenheit öffnen.“ Der Bibelvers aus dem Hebräerbrief bezeugt, dass die Präsenz 

Jesu Christi all unsere Zeitdimensionen umgreift. Das gibt Trost und Halt, wo das Gestern wie das Heute und das 

Morgen allesamt eigentümlich unsicher geworden sind. Die von der Pandemie gezeichnete Gegenwart hat uns in einer 

Weise ins Wanken gebracht, wie wir es uns vor gut einem Jahr nicht hätten vorstellen können. […] Der Hebräerbrief 

sagt uns zu, dass die liebende Gegenwart Christi die Glaubenskonstante durch die Zeiten sein will. Christus, der Mittler 

der Schöpfung, der Gekreuzigte und Auferstandene, wird auch noch derselbe sein, wenn er einmal sein gnädiges 

Gericht über alle Menschen spricht. Er gibt Fundament in wackligen Zeiten. Von ihm her komme ich, er begleitet 

mich in der unübersichtlichen gegenwärtigen Zeit, in ihm findet mein Leben sein Ziel. Christus vertreibt meine Angst 

vor einer bedrückenden Gegenwart, vor einer ungewissen Zukunft und vor einem Blick in eine umstrittene 

                                                           
2  1. Sondertagung der II. Landessynode der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Norddeutschland am 23. und 24. 

April 2021 (digitaler Raum): Protokoll, 28–32 (Bericht_ueber_die_1._Sondersynodentagung_der_II._ 
Landessynode_am_24._und_25._April_2021.pdf, nordkirche.de). 



92 

Vergangenheit. Unter dem Horizont dieser Zusage soll in diesem Bericht also der Fokus auf die Vergangenheit im 

Mittelpunkt stehen, verbunden mit der Frage, was dieser Blick zurück für uns heute austrägt. 

 Wir haben in unserem Sprengel Abschied genommen von zwei prägenden Bischöfen. Beide haben ihre 

Landeskirchen zur Zeit der friedlichen Revolution 1989 geleitet. Die Trauer um sie hat nicht nur vielfältige 

Erinnerungen an das Kirchesein zu DDR-Zeiten ausgelöst, sondern auch manche Debatten hervorgerufen und damit 

deutlich gemacht: Die kirchliche DDR-Vergangenheit ist als Thema dran. Christoph Stier als Bischof der 

Mecklenburgischen Kirche und Horst Gienke als derjenige der Pommerschen Kirche waren völlig unterschiedliche 

Charaktere. Hier der eher zögerliche, leise Bischof Stier, ein tief geistlicher Mensch, der sich bei allen Entscheidungen 

absicherte bei denen, die mit ihm Verantwortung trugen. Dort Bischof Gienke, glühender Christ, Volksmissionar, nahe 

an den Menschen, der seine Überzeugungen durchzusetzen wusste. So unterschied beide nicht nur eine divergierende 

Auffassung der eigenen kirchenleitenden Rolle, sondern sie standen auch für konträre Modelle des Umgangs der 

Kirche mit dem atheistischen Staat DDR. Stier blieb der Linie seines Vorgängers Heinrich Rathke treu, trat staatlichen 

Vertretern distanziert gegenüber und lehnte Kontakte mit der Staatssicherheit strikt ab. Gienke dagegen wähnte, durch 

Gespräche mit Staat und Stasi Vorteile für seine Kirche erwirken zu können und sah diese Kontakte als missionarische 

Chance. Ich bin dankbar, die Gelegenheit gehabt zu haben, mit beiden noch kurz vor ihrem Tod zu sprechen. Die 

Abschiede von den beiden Altbischöfen haben ans Licht gebracht, wie viele Wunden aus der Vergangenheit noch 

offen stehen und wie großen Gesprächsbedarf es heute noch an dieser Stelle gibt. Die Vergangenheit und unser 

Umgang mit ihr prägt gerade hier unsere Gegenwart mit. Wie Sie wissen, trage ich seit Beginn meines Amtes die 

Aussage vor mir her, zu der ich bis heute hundertprozentig stehe, dass die Zusammenarbeit im Sprengel reibungslos 

klappt, Mecklenburg und Pommern so viel gemeinsam haben und nur gemeinsam die spezifische Situation des 

östlichen Teils unserer Landeskirche ins Bewusstsein rufen und stark machen können. Einen signifikanten Unterschied 

zwischen beiden ehemaligen Landeskirchen gibt es aber doch und der liegt weit weniger in einer unterschiedlichen 

Bekenntnistradition als vielmehr in der nur skizzierten völlig konträren Haltung der kirchenleitenden 

Verantwortungsträger in den 80er Jahren im Blick auf Staat, Partei und Stasi. Dabei ist es mir ein zentrales Anliegen 

zu betonen: Die Bedrängung der Christinnen und Christen durch den Staat, die dadurch geprägte Situation der 

Gemeinden und auch das Agieren der Pastorinnen und Pastoren und Mitarbeitenden wich hier wie dort kaum 

voneinander ab. Es war eher die staatspolitische Linie des pommerschen Bischofs und weiter Teile des Konsistoriums, 

die sich von mecklenburgischem kirchenleitendem Handeln abhob, aber auch von dem überwiegenden Konsens im 

DDR-Kirchenbund. Ich selbst habe Mecklenburg zu DDR-Zeiten wegen einer Gemeindepartnerschaft einige Male 

besucht und lebe seit meinem Vikariat ab 1993 überaus gern in Mecklenburg-Vorpommern, das meine Heimat 

geworden ist. Das heißt: Ich spreche als jemand, der die DDR nur aus Besuchen kennt, also auf diese Geschichte von 

außen blickt. Immer wieder stelle ich fest: Wir Leute mit westdeutscher Herkunft neigen dazu zu meinen, schon alles 

über die DDR und ihre Kirche zu wissen, und sind uns sicher, dass wir vieles besser gemacht hätten. Mir sind in all 

den Jahren an dieser Stelle sämtliche Gewissheiten abhandengekommen. Von daher liegt es mir fern, hier irgendetwas 

beurteilen oder gar irgendjemanden verurteilen zu wollen. Ich werde vielmehr gleich zurücktreten und Menschen das 

Wort überlassen, die erzählen, wie sie als Christinnen und Christen aus Mecklenburg und Pommern zu DDR-Zeiten 

gelebt, geglaubt, gelitten und gehandelt haben. Was dabei allerdings unübersehbar erlebbar wird, ist, dass gerade 

kirchlich Engagierte von staatlicher Repression in der DDR betroffen waren. Christliche Schülerinnen und Studenten 

wurden massiv benachteiligt, aber auch in den Betrieben war es nicht leicht als Kirchenmitglied. Politisch nonkonforme 

Menschen erfuhren erbarmungslose staatliche Härte. Niemals möchte ich in der Haut eines Menschen gesteckt haben, 

den die Stasi zersetzen wollte oder inhaftierte. Doch einige mussten auch unter kirchlichen Fehlentscheidungen leiden. 

Stasikontakte kirchlicher Verantwortungsträger säten Misstrauen und belasteten die Arbeit der Kirche. Für mich ist es 

keine Frage, dass wir als Kirche heute an der Seite der Betroffenen von damaliger politischer Willkür zu stehen haben. 

Mir ist es also ein Anliegen, Gesprächsräume zu öffnen, wo bis heute Schweigen herrscht, Scham, tiefe Verletzungen, 

Ängste. Wenn nicht wir in der Kirche, wer könnte solche Räume öffnen? Wenn ich nun mehrere Stimmen aus 

Mecklenburg und Pommern zu Wort kommen lasse, dann geschieht dies natürlich völlig exemplarisch. Erzählungen 

sind immer exemplarisch. Die Menschen, die wir jetzt hören, wollen uns allen Mut machen, ebenfalls die Scheu 



93 

abzulegen und einander unsere Geschichten zuzumuten. Erfüllen wir also die wichtigste Voraussetzung eines 

heilsamen Erzählraums: Hören wir ihnen zu. 

(Nach den Interviews:)  

Wir haben Menschen aus Mecklenburg und Pommern zugehört. Ihre Geschichten sind noch viel länger. Und Tausende 

Geschichten mehr warten darauf, gehört zu werden. Erzählräume öffnen heißt für mich: Lasst uns aufeinander 

zugehen! Zuerst einmal als Menschen aus Ost und West. Wir haben die privilegierte Chance dazu in unserer 

Landeskirche aus Ost und West. Wie wäre es zum Beispiel, damals bestehende pommersch-nordelbische 

Gemeindepartnerschaften noch einmal zu revitalisieren für ein Treffen, das dazu dient, einander zu erzählen, was 

Kirche für uns bedeutet hat, als sie in Ost und West getrennt war, und wie das heute ist? Und weitere Begegnungen 

zwischen Ost und West für solche Erzählungen zu nutzen. Das Leben als Christinnen und Christen unterscheidet sich 

diesseits und jenseits der Elbe im Blick auf Vergangenheit und Gegenwart derart, dass wir innerhalb unserer Kirche 

immer wieder Orte und Zeiten des intensiven Austauschs schaffen sollten. Dabei zeigt sich für mich: Für zahlreiche 

dieser Geschichten hat es eine Generation Abstand gebraucht, damit sie überhaupt erzählt werden können. Ebenso 

benötigen wir diesen Austausch auch noch verstärkt zwischen Mecklenburg und Pommern. Die unterschiedlichen 

staatskirchenpolitischen Maximen zu DDR-Zeiten sind für manche bis heute Hinderungsgrund, aufeinander 

zuzugehen. Lasst uns an dieser Stelle Ängste abbauen und einander offene Ohren schenken dafür, was uns bewegt hat 

und heute bewegt! Gerade Betroffene staatlicher Willkür sollten in unseren Gemeinden und Einrichtungen Orte des 

seelsorgerlichen Vertrauens und der Bereitschaft zuzuhören finden. Ein hervorragendes Beispiel erzählter Geschichte 

ist das 2019 vorgelegte Biografienprojekt aus dem Kirchenkreis Mecklenburg, das zusammen mit der Nordkirche und 

dem Bundesland entstanden ist. Es vereinigt 148 Porträts von Menschen, die zwischen 1945 und 1990 politisch verfolgt 

und diskriminiert wurden. Viele von ihnen bezeugen, sich im Rahmen dieses Projektes das erste Mal wirklich gehört 

gefühlt zu haben. Es verdient noch größere Verbreitung und reiche Nutzung in den Gemeinden! In Pommern schätzen 

wir uns glücklich über das nordkirchliche Projekt der Erforschung der Geschichte der Greifswalder Kirche von 1970 

bis 1990 durch Irmfried Garbe, der mit Elan am Werk ist. Schließlich: Solche barrierefreien Erzählräume braucht es 

auch zwischen Alt und Jung. Für die heute 35jährigen ist das geteilte Deutschland eine historische Größe; manche von 

ihnen fragen sich, warum sie sich mit dieser Vergangenheit überhaupt beschäftigen sollen. Und doch warten sie auf 

die Geschichten von uns Älteren, so wie wir ihnen zuhören sollten, was es für sie bedeutet, heute in Ost- oder 

Westdeutschland zu leben und zu arbeiten. Es geht bei diesen Erzählräumen niemals um Nostalgie. Es geht um unsere 

eigene Historie in Ost und West, um Freuden und Wunden, Erfolge und Scheitern, Geglücktes und Schuld. Wenn wir 

diese Historie teilen, einander mitteilen, fallen mutige Schritte in die Zukunft leichter. Wie wir mit unserer Geschichte 

und mit unseren Geschichten umgehen, entscheidet mit darüber, ob wir heute glaubhaft und überzeugend Kirche 

leben können. Das müssen wir nicht aus eigener Kraft. Christus bleibt derselbe gestern, heute und in Ewigkeit. Seine 

unendliche Güte überdauert Diktaturen und Pandemien. Er ist es, der uns mit unserer Vergangenheit versöhnt, uns 

erfüllte Gegenwart schenkt und uns in seine Zukunft geleitet. Ich danke Ihnen! 

 

Bereits in der 1997 erschienen Festschrift für Christoph Demke „Wege zum Einverständnis“3 

würdigen die drei Herausgeber Michael Beintker, Eberhard Jüngel und Wolf Krötke in ihrer 

Einleitung Christoph Demke als wissenschaftlichen Theologen mit klaren Positionierungen, als 

den Menschen zugewandten Gesprächspartner und vor allem als Bischof, der innerhalb der EKD 

und der EKU die Erfahrungen der östlichen Gliedkirchen unermüdlich einbringt.4 

 

                                                           
3  Beintker, Michael / Jüngel, Eberhard / Krötke, Wolf (Hg.): Wege zum Einverständnis. Festschrift für Christoph 

Demke, Leipzig 1997. 
4  Ebda., 7f. 



94 

„Alles Verstehen gründet … im Einverständnis“[…] hat Ernst Fuchs zur Aufgabe der Hermeneutik gesagt. Das ist 

eine herrliche Selbstverständlichkeit. […] Im Falle des Verstehens der Texte der Bibel, die Gottes unwiderrufliches Ja 

zu uns Menschen zur Sprache bringen, gilt das im eminenten Sinne. […] Wer sich auf Gott verstehen will, wie ihn die 

Texte der Bibel bezeugen, lernt darum zugleich, sich auf alles zu verstehen, was unser Menschsein und seine 

Verwirklichungen ausmacht.: „Gott offenbart, aber der Mensch legt aus. Der Text dazu gehört auf beide Seiten.“[…] 

 Christoph Demke ist ein Pfarrer, Lehrer und Bischof der evangelischen Kirche, dessen Leben von dieser Einsicht 

ganz besonders geprägt ist. Das wache, bis ins Detail aufmerksame Hören auf die Texte der Schrift gehört ebenso zu 

seinem Charisma wie die in gleicher Weise nüchterne und geistliche Nachdenklichkeit, mit der er der Wirklichkeit der 

Kirche und ihres gesellschaftlichen Umfeldes zugewandt ist. In dieser Weise hat er als Dozent für Neues Testament 

am Sprachenkonvikt in Berlin 15 Jahre lang Studenten geprägt und ihnen Freude zum Beruf des Pfarrers gemacht. 

Und so hat er dann auch das Amt Sekretärs der Theologischen Kommission des Bundes der Evangelischen Kirchen 

in der DDR wahrgenommen, in dem die Frage nach der Zukunft der Landeskirchen in der DDR unter unabsehbar 

schwierigen gesellschaftlichen Verhältnissen ebenso nach theologischer Klarheit wie nach Sachverstand in Hinblick 

auf die Gestaltung der Kirche rief. In solcher geistlichen und geistigen Lebendigkeit ist er seit 1983 Bischof der 

Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen. In dieser bewegten Zeit, in deren Mitte das Ende der DDR, die 

deutsche Vereinigung und damit die komplexe Aufgabe der Kirche standen, sich auf eine neue gesellschaftliche Realität 

einzulassen, waren Klarsicht bei der Amtsführung und der Mut, in strittigen Fragen Position zu beziehen, ganz 

besonders gefordert. Christoph Demke hat sich dieser außerordentlichen Herausforderung gestellt und ist nicht müde 

geworden, um Verständnis für die Kirche in der besonderen Situation unter den Bedingungen der östlichen 

Bundesländern zu werben. Nicht alles, was dabei zu entscheiden war, hat zum Einverständnis geführt. Sachliche 

Gegnerschaft und freundschaftliche Kritik mußten ertragen werden. Aber alle, die es mit dem Bischof der 

Kirchenprovinz Sachsen zu tun hatten, konnten wissen und merken, daß seine Urteile und Ratschläge der 

Unbestechlichkeit in der Wahrnahme der Wirklichkeit entstammten, zu der ein Leben, das in der Schriftauslegung sein 

Zentrum hat, verpflichtet und ermächtigt. Er ist darum zu einem besonders wichtigen Gesprächspartner vieler 

Menschen innerhalb und außerhalb der Kirchenprovinz Sachsen geworden, denen die Zukunft der Kirchen in den 

östlichen Bundesländern Deutschlands ein wesentliches Anliegen ist. 

 

 

1. 2 Gienke und Stier – zwei unterschiedliche Positionen  

und mit Demke eine in der Mitte 

 

Betrachtet man die Lebenswege der drei Geistlichen, werden je unterschiedliche Akzentuierungen 

und Perspektiven in ihrem geistlichen und kirchenpolitischen Agieren erkennbar. Dies betrifft 

sowohl die Ortsbestimmung einer Kirche im sozialistischen Staat und einer kirchenfernen 

Gesellschaft als auch die nachträgliche theologische Reflexion über den Weg der Kirchen in der 

DDR. Persönliche Prägungen und Charaktere, gleiche Erfahrungen der kirchlichen 

Auseinandersetzung mit einem kirchenfeindlichen Staat und unterschiedliche theologische Ansätze 

bestimmten das Handeln der drei kirchenleitenden Persönlichkeiten. 

 Bischof Demke brachte diese Differenzen aus einer Position der Mitte bzw. Vermittlung in 

einem Brief5 an den Amtsbruder Gienke aus Anlass der heftigen Auseinandersetzungen innerhalb 

                                                           
5  Landeskirchliches Archiv Greifswald (LKAG), Nr. 45, Dom Schriftwechseln A-Z, 173ff; zitiert nach: Holz, Martin: 

Die Breite unserer Gemeinden und unserer Bevölkerung ist ohnehin voller Freude …“. Briefwechsel mit dem 
Bischof und der Kirchenleitung in Reaktion auf die Domeinweihung, in: Garbe, Irmfried / Nixdorf, Wolfgang 



95 

des BEK um die Domeinweihung in Greifswald und dem Alleingang Gienkes, vor allem im damit 

verbundenen veröffentlichten Briefwechsel zwischen Gienke und dem Generalsekretär der SED 

und Vorsitzenden des Staatsrates der DDR, Erich Honecker, am 19. Juli 1989 zum Ausdruck. In 

diesem Brief wird zudem ein prägender Zug des kirchenleitenden Handelns bei Demke offenbar: 

In Konfliktsituationen ist immer das direkte Gespräch zu suchen. Alleingänge gilt es zu vermeiden. 

Demke schrieb an Gienke: 

 

Sie werden sich ja an unser Gespräch am Rande der vorletzten Konferenz [der Kirchenleitungen (KKL) des BEK, d. 

Vf.] entsinnen, wo ich die Möglichkeiten, daß wir füreinander handeln, sehe. Umso mehr bedauere ich es, daß wir jetzt 

durch die Veröffentlichung des Briefwechsels erneut in Schwierigkeiten kommen, die sich einer Zerreißprobe nähern. 

[…] Die Tatsache der Veröffentlichung nimmt natürlich dem Vorsitzenden [Bischof Leich, d. Vf.] eigentlich jede 

Handlungsmöglichkeit in Richtung auf den Vorsitzenden des Staatsrates. Der Eindruck, daß Sie – wenn auch 

unabsichtlich – zu einer gezielten Demontage des Vorsitzenden der gewählten Gremien beigetragen haben, wird 

jedenfalls auf der nächsten Konferenz der Kirchenleitungen schwer auszuräumen sein. Dabei beunruhigt mich der 

Gedanke, daß Sie bei der nächsten Konferenz im Urlaub sind. Am meisten beschäftigt mich die Frage, wie Bruder 

Stier diesen Vorgang aufnehmen wird. Ich wollte mit ihm noch Verbindung aufnehmen, aber er befindet sich im 

Urlaub. Er befindet sich jedenfalls viel mehr in Isolierung, als Ihnen das zugeschrieben wird. Hier ist wirklich Hilfe 

von Nöten. 

 

 

1. 3. Zwischen biografischer Würdigung und theologischer Positionierung:  

Nachrufe und kirchenleitende Stellungnahmen 

 

Im Folgenden werden die kirchlichen Nachrufe und die entsprechenden Pressemeldungen der 

Landeskirchen wiedergegeben. Zum einen erinnern diese an die Stationen des persönlichen und 

beruflichen Lebens der drei Geistlichen.6 Zum anderen findet in diesen Texten die je besondere 

Positionierung im Blick auf das Kirche-Sein unter den DDR-Bedingungen ihren Ausdruck. 

 

 

1. 3. 1 Landesbischof Dr. h.c. Johann Christoph Stier (Mecklenburg / Nordkirche) 

 

In der Pressemitteilung7 der Nordkirche vom 15. Februar 2021 heißt es: 

 

15.02.2021 SCHWERIN/ROSTOCK. Die Nordkirche trauert um den mecklenburgischen Altbischof Christoph 

Stier. Dieser ist in der Nacht von Sonnabend auf Sonntag in Rostock verstorben. Landesbischöfin Kristina Kühnbaum-

                                                           
(Hg.): Dom St. Nikolai Greifswald: Gemeindekirche zwischen Politik und Polemik. Studien zur Greifswalder 
Landeskirche und zur Wiedereinweihung des Domes 1989, Schwerin 2005, 284–370, 316. 

6  Deshalb verzichte ich in meinem Beitrag auf eine Wiederholung der Lebensläufe; entscheidende Bezüge prägender 
Erlebnisse zu den kirchengeschichtlichen Etappen in der DDR und im wiedervereinigten Deutschland erfolgen 
dann in den entsprechenden Abschnitten (Kapitel 2).  

7  Bischofskanzlei Greifswald (ak). 



96 

Schmidt und Bischof Tilman Jeremias zeigten sich betroffen über den Tod des Theologen, der von 1984 bis 1996 

Landesbischof der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Mecklenburgs war. 

 Die Landesbischöfin sagte am Sonntag in Schwerin: „Mit unserer ganzen Kirche trauere ich um einen ehemaligen 

Landesbischof, der ein wahrhaftiges und eindrückliches Zeugnis für ein Leben als Christ gegeben hat. In meinen 

Gedanken und meinem Gebet bin ich mit tiefem Mitgefühl bei seiner Ehefrau und seiner Familie.“ Anfang Januar 

hatte Christoph Stier noch seinen 80. Geburtstag gefeiert. 

 Landesbischöfin Kühnbaum-Schmidt würdigte sein „exemplarisches Leben als Christ“ und sagte: „Christoph Stiers 

tiefe Verwurzelung im christlichen Glauben hat ihn zu DDR-Zeiten eine klare und mutige Haltung einnehmen lassen, 

mit der er wie sein Amtsvorgänger Dr. Heinrich Rathke jeden Kontakt zu SED und Staatssicherheit ablehnte. Dankbar 

erinnern wir uns auch daran, dass er als Landesbischof in der Zeit der Friedlichen Revolution, der Wiedervereinigung 

sowie in den Jahren danach die mecklenburgische Landeskirche mit freundlicher Besonnenheit, Klarheit und im 

Vertrauen auf Gottes Wort und seine Verheißung ruhig und sicher geleitet hat.“ 

 Auch Tilman Jeremias, Bischof im Sprengel Mecklenburg und Pommern, drückte seinen Respekt für seinen 

Vorgänger aus: „Ich habe Christoph Stier geschätzt als einen Mann der leisen Töne mit einem immensen theologischen 

Wissen und geistlichem Tiefgang. Er war für mich ein im besten Sinne ‚frommer Mann‘, dessen Richtschnur die Bibel 

war und der seine Kraft aus dem Gebet gezogen hat.“ In der Ökumene sei Stier ein Brückenbauer gewesen: „Er hatte 

ein großes Interesse an der weltweiten Ökumene und hat immer wieder den Austausch mit Geschwistern anderer 

Konfessionen gesucht.“ 

 Für den Evangelisch-Lutherischen Kirchenkreis Mecklenburg erinnerte der Rostocker Propst Wulf Schünemann 

an die frühen 1970er Jahre, als Christoph Stier Pastor im gerade entstandenen Rostocker Stadtteil Lütten Klein war: 

„Christoph Stier hat mit der Gründung der Kirchengemeinde Lütten-Klein nicht nur eine Gemeinde, sondern eine 

ganze Generation von bis heute aktiven Gemeindegliedern geprägt. Mich hat beeindruckt, wie er mit seiner 

freundlichen und zugewandten Art Menschen aus verschiedenen Generationen und Herkünften in ökumenischer 

Weite verbunden hat.“ 

 Die Landesbischöfin schloss ihre Würdigung mit einem geistlichen Wort: „Die Tageslosung, die über seinem 

Todestag steht, lautet: Der Herr wird sein Volk segnen mit Frieden (Psalm 29, 11). Möge Christoph Stier von diesem 

Frieden Gottes umhüllt und darin geborgen sein und mögen alle, die um ihn trauern, in ihrer Trauer und ihrem 

Schmerz Gottes Segen und Frieden als tröstlich erfahren.“ 

Biographie: 

Christoph Stier (* 1941) hat in Rostock Evangelische Theologie studiert und dort als wissenschaftlicher Assistent 

gearbeitet. Ab 1970 war er Pfarrer im Rostocker Stadtteil Lütten Klein, der geprägt ist von Plattenbauten, bis er 1976 

zum Landespastor für Weiterbildung und Akademiearbeit berufen wurde. Mit nur 43 Jahren wurde er 1984 zum 

Landesbischof gewählt. 

 Er gehörte nach der Wende dem Rat der EKD (Evangelischen Kirche in Deutschland) an und war von 1998 an 

für ein Jahrzehnt Vertreter des Landes Mecklenburg-Vorpommern im Beirat der Bundesbeauftragten für die Stasi-

Unterlagen. 1986 bis 1988 war er zudem Leitender Bischof der VELK DDR (Vereinigte Evangelisch-Lutherischen 

Kirche „Bereich Ost“). Das Protestantische Theologische Institut in Cluj (Rumänien) verlieh Christoph Stier 1999 die 

Ehrendoktorwürde. 

 

Sowohl Landesbischöfin Kristina Kühnbaum-Schmidt als auch Bischof Tilman Jeremias würdigten 

das Wirken von Christoph Stier in der Kirche als eine Verbindung von theologischer Klarheit und 

menschenfreundlicher Zugewandtheit. Diese Balance praktizierte er insbesondere in der 

Auseinandersetzung mit staatlichen Stellen und dem Ministerium für Staatssicherheit (MfS) wie 



97 

auch bei der Aufarbeitung der Verstrickungen der Kirche zu DDR-Zeiten. In der Ablehnung eines 

Gesprächskurses mit dem MfS setzte er die Linie seines Vorgängers im Bischofsamt, Dr. Heinrich 

Rathke, fort. 

 Annette Klinkhardt8 und Tilman Baier9 ergänzten in einem gemeinsamen Artikel der 

Mecklenburgischen & Pommerschen Kirchenzeitung vom 21. Februar 2021 in Aufnahme der 

zitierten Pressemitteilung noch Folgendes:10 

 

[…] Die erste Hälfte seiner Amtszeit als Landesbischof war geprägt durch die letzten Jahre der DDR: Christoph Stier 

galt den leitenden SED-Funktionären als ein schwieriger Gesprächspartner, der seine Kirche auf Abstand zum 

Machtapparat hielt. Auch wenn er sehr kritisch dem zunehmenden Strom an Ausreisewilligen gegenüberstand, da 

dieser die oppositionellen Kräfte in der DDR schwächte, so unterstützte er doch, dass Kirchgemeinden diesen 

Menschen ein Schutzdach und einen Raum für Proteste boten. Kirchliche Friedens- und Umweltgruppen konnten mit 

seiner Unterstützung auch in schwierigen Situationen rechnen. Mit dieser Haltung prägte er auch seine Landeskirche 

in der Zeit der Friedlichen Revolution 1989/90. 

 Schwieriger gestaltete sich dann die Umbruchsjahre ab 1990 in der zweiten Hälfte seiner Amtszeit als 

Landesbischof. Die Auseinandersetzungen innerhalb der Landessynode und im ostdeutschen Kirchenbund über den 

weiteren Weg in einer völlig geänderten gesellschaftlichen Umwelt kosteten Christoph Stier viel Kraft, ebenso wie die 

wachsenden sozialen Verwerfungen im Land durch den Zusammenbruch der bisherigen Wirtschaftsformen. Hier 

unterstützte er vor allem in der ersten großen Werftenkrise den Schulterschluss seiner Landeskirche mit den 

Gewerkschaften. Auch der Streit um die Seelsorge an Soldaten, den Religionsunterricht, um die Wiederbelebung der 

ostdeutschen Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche und den Beitritt zur Evangelischen Kirche in Deutschland 

(EKD) fallen in diese Zeit, in der Christoph Stier dann auch Mitglied des EKD-Rates wurde. 

 Die Tagungen der Landessynode waren durch die vielen Gesetzesangleichungen an das Rechtssystem der 

Bundesrepublik ein Gewaltritt, zumal der leitende Jurist im Oberkirchenrat nach einem Misstrauensantrag aus der 

Synode sein Amt hinwarf. […] Auch die konsequente Überprüfung der Mitarbeiterschaft auf die Zusammenarbeit mit 

der Staatssicherheit, für die Christoph Stier stand, brachte einige unerfreuliche Überraschungen. Ein für Stier positiv 

besetztes Feld dagegen waren die vielen neuen Möglichkeiten zu Partnerschaften innerhalb der weltweiten Ökumene. 

Das Theologische Institut der ungarischsprachigen Protestanten im rumänischen Klausenburg/Cluj verlieh ihm 1999 

folgerichtig die Ehrendoktorwürde. 

 […] Von Neustrelitz aus begleitete er bis 2004 den Weg seiner ostmecklenburgischen Kirchgemeinden, die schon 

Ende der 90er Jahre die Folgen einer großen Abwanderung zu verkraften hatten. Von 1998 an war Christoph Stier 

auch für ein Jahrzehnt Vertreter des Landes Mecklenburg-Vorpommern im Beirat der Bundesbeauftragten für die 

Stasi-Unterlagen. […] 

 

Kurz vor seinem Tod beging Christoph Stier am 7. Januar seinen 80. Geburtstag. OKR i. R. 

Andreas Flade, ehemaliges Mitglied im mecklenburgischen Oberkirchenrat stellt aus diesem Anlass 

in seiner Würdigung des Jubilars in der Mecklenburgischen & Pommerschen Kirchenzeitung11 drei 

Charakterzüge seines kirchenleitenden Handelns in den Mittelpunkt: Sein Teilen der 

Leitungsverantwortung und das Achten des Subsidiaritätsprinzips auch in der Kirche, das 

vertrauliche Gespräche mit der SED-Staatsführung verhinderte; seine Abwägungen und seine 

                                                           
8  Pressereferentin im Bischofsbüro Greifswald (Nordkirche: Sprengel Mecklenburg und Pommern). 
9  Chefredakteur der Mecklenburgischen & Pommerschen Kirchenzeitung. 
10  Mecklenburgische & Pommerschen Kirchenzeitung 76 (2021), Nr. 9 vom 21. Februar, 2. 
11  Ebda., Nr. 2 vom 10. Januar 2021, 14. 



98 

Nachdenklichkeit im kirchlichen Wiedervereinigungsprozess nach 1990 und seine tiefgreifenden 

theologischen Reflexionen über ein Leben in der Wahrheit als Voraussetzung einer christlichen 

Existenz. 

 

[…] Christoph Stier hatte sich persönlichen Gesprächen mit Vertretern des DDR-Staatsapparates vor allem auf 

Bezirksebene zunehmend entzogen. Solche Gespräche wurden staatlicherseits regelmäßig angestrebt, um mit den 

Bischöfen in der DDR „vertrauensvolle Beziehungen“ zu pflegen, mit anderen Worten: zu versuchen, sie dabei auf 

Linie zu bringen. Stier wollte nicht das Gespräch mit dem DDR-Staat abbrechen. Aber er wollte vermeiden, dass die 

Staat-Kirche-Beziehungen vor allem über ihn als Landesbischof liefen. Er hatte früh erkannt, dass er als Person und 

das Bischofsamt auf diese Weise missbraucht werden könnten. 

[…] 

Sein Bischofsbericht vor der Landessynode im Frühjahr 1994 kreist um die Worte „Wahrheit, Trost und Treue“. Da 

war die DDR längst Geschichte. Aber gerade auch in der neu gewonnenen Weite und Freiheit sagte Stier im Anschluss 

an Johannes 3, 13f: „Es gilt Lüge, Täuschung und Selbstbetrug aufzudecken und in Gottes Wahrheit zu leben. Es 

kommt nicht nur darauf an, die Wahrheit zu sagen, sondern es geht auch darum, in der Wahrheit zu sein. Sie will gelebt 

und vermittelt werden. Niemand hat die Wahrheit für sich.“ […] Der Bischofsbericht 1994 reflektiert noch einmal 

sehr unseren Weg als Kirchen zu DDR-Zeiten und die Aufklärung von Stasi-Verflechtungen.  

 Christoph Stier ist sich darin treu geblieben, dass er um Wahrheit und Wahrhaftigkeit rang. Ein verlogenes Regime 

konnte gerade in ihm keinen Gesprächspartner finden. Aber auch als sich die Grenzen öffneten, als die DDR 

hinweggefegt wurde und die neue Freiheit die Menschen begeisterte, blieb er um Klarheit bemüht. „Wo soll das 

hinführen?“ fragte er bei manchen schnell auf den Weg gebrachten Vorhaben. Als ab 1990 vieles zügig entschieden 

werden musste, blieb Christoph Stier oft zögerlich, ob das jetzt richtig sei. In seinen Berichten vor der Landessynode 

hat er das Zeitgeschehen nachdenklich und kritisch reflektiert und den Weg unserer Kirche auch mit Fragezeichen 

versehen. 

[…] 

Stier lag an einem geschwisterlichen und fairen Umgang miteinander. Er achtete darauf, dass in unserer Kirche 

aufeinander gehört und das selbständige Verantwortung auf allen Ebenen wahrgenommen wurde. Er hielt sich gerade 

als Bischof nicht für überall zuständig, sondern fragte oft, wer dran sei, eine Aufgabe zu übernehmen. Leidenschaftlich 

setzte er sich dafür ein, dass in unserer Kirche zu dem gestanden wurde, was gemeinsam erarbeitet und beschlossen 

worden war. Alleingänge kraft seines Amtes waren überhaupt nicht seine Sache. Er konnte sie auch bei anderen 

deutlich kritisieren. […] 

 

Die epd-Korrespondentin in Mecklenburg-Vorpommern, Anna-Dorle Hoffgaard, betonte am 24. 

Juni 200412 aus Anlass der Verabschiedung von Landessuperintendent13 Christoph Stier in den 

Ruhestand die gleichen Aspekte seines kirchlichen Wirkens: Klarheit in der Sache und ein den 

Menschen zugewandter Leitungsstil. 

 

Obwohl er jahrelang im Blick der Öffentlichkeit war, wirkt Christoph Stier eher zurückhaltend – gerade so, als wäre 

ihm das Rampenlicht unangenehm. Dabei leitet der 63-jährige Theologe nicht nur seit 1997 als Landessuperintendent 

den ostmecklenburgischen Kirchenkreis Stargard, sondern stand auch von 1984 bis 1996 als Bischof an der Spitze der 

                                                           
12  epd-Meldung vom 24. Juni 2004. 
13  Christoph Stier war nach dem Ende seiner Bischofslegislatur 1996 als Landessuperintendent im Kirchenkreis 

Stargard tätig. 



99 

Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Mecklenburgs. Am Sonnabend wird Stier in der Neustrelitzer Stadtkirche in 

einem festlichen Gottesdienst (14 Uhr) in den Ruhestand verabschiedet. 

 Für das, was der gebürtige Magdeburger, der als geradlinig, akribisch und lange um Entscheidungen ringend gilt, 

danach machen wird, hat er zwar schon eine Idee. Aber darüber möchte er noch nicht sprechen. Leitungsaufgaben 

werden es ganz gewiss nicht sein. 

 Zumindest hofft Stier, sich künftig wieder mehr der Musik widmen zu können. Früher gehörte er zeitweise einem 

Orchester an, trat aber gelegentlich mit seiner Querflöte auch als Solist auf. Fest steht zudem, dass er seine Funktion 

als Vertreter des Landes Mecklenburg-Vorpommern im Beirat der Bundesbeauftragten für die Stasi-Unterlagen 

weiterhin wahrnehmen wird. […]  

 Die Aufarbeitung der Stasi-Vergangenheit ist zweifellos ein Bereich, in dem sich Stier bleibende Verdienste 

erworben hat. So war es nicht zuletzt ihm zu verdanken, dass seine mecklenburgische Kirche als erste der acht 

ostdeutschen Landeskirchen bereits im Juni 1991 eine Regelüberprüfung ihrer Mitarbeiter beschloss, auch um der 

damaligen Behauptung von einer breiten Unterwanderung der Kirche Fakten entgegenzusetzen. Gerade im Umgang 

mit diesem Thema zeigte sich immer wieder das besondere Anliegen des Theologen: genau hinzusehen und zu 

beschreiben. 

 Mit großer Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit ging er grundsätzlichen theologischen, aber auch aktuellen 

politischen Fragen nach. Das spiegeln beispielsweise seine Berichte an die Landessynode oder auch sein Anliegen als 

Landessuperintendent in Neustrelitz wieder, in den Konventen stets auch theologisch zu arbeiten. 

 Dabei blieb Stier immer irgendwie der Akademiepastor, der er – nach dem Theologiestudium, einer Assistenzzeit 

und einer Pfarrstelle in Rostock – von 1976 bis 1984 in Mecklenburg auch war. Er selbst bezeichnet das Hauptreferat, 

das er im Juli 1997 in Hongkong auf der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes zur „Gemeinsamen Erklärung 

zur Rechtfertigungslehre“ von Katholiken und Lutheranern gehalten hat, als besonders wichtig. Damals war Stier 

Vorsitzender des Ständigen Ausschusses für internationale Angelegenheiten des Weltbundes. 

 Dass er den Blick stets auch über den Tellerrand der mecklenburgischen Kirche hinaus hatte, war nicht nur durch 

dieses Amt gegeben. Denn von 1986 bis 1988 war er Leitender Bischof der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen 

Kirche in der DDR. Später gehörte er dem Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland und dem Vorstand des 

Evangelischen Missionswerkes an. 

 1999 erhielt er die Ehrendoktorwürde des Protestantischen Theologischen Instituts in Cluj (Rumänien) – vor allem 

für seine Verdienste um die Partnerschaft zwischen der mecklenburgischen Kirche und der Evangelisch-Lutherischen 

Kirche der ungarischen Minderheit in Rumänien. 

 Befragt danach, was er sich gesellschaftlich und politisch für die Zukunft wünsche, sagt Stier, dass Menschen und 

Völker auf der Welt niemals in Gut und Böse aufgeteilt werden. Nur dann könnten gemeinsame Lösungen gefunden 

werden, die Not, Leid und Ungerechtigkeit überwinden helfen. 

 

Die klare Haltung von Landesbischof Stier gegenüber den staatlichen Stellen und sein 

Leitungsverständnis unter Einbeziehung der kirchlichen Verantwortungsträger im zuständigen 

Oberkirchenrat kommt in der Mitteilung14 des Leiters des landeskirchlichen Archivs in Schwerin, 

Peter Wurm, zum Ausdruck.  

 

1984 trat der Landespastor für Weiterbildung und Akademiearbeit Christoph Stier mit nur 43 Jahren die Nachfolge 

von Landesbischof Dr. Heinrich Rathke an. Wie dieser lehnte er kirchliche Kontakte zu SED und Staatssicherheit 

                                                           
14  Pressestelle der Nordkirche. 



100 

strikt ab und versuchte so konsequent wie möglich Kontakte zur Staatsmacht auf die kirchenleitende Ebene zu 

kanalisieren. Im Ergebnis blieb die Unterwanderung der Mecklenburgischen Landeskirche durch die Staatssicherheit 

vergleichsweise gering. 

 1986 bis 1988 war er zudem leitender Bischof der VELKD DDR. Als Landesbischof setzte sich Stier für ein 

gesellschaftlich-politisches Engagement der Kirchen ein, insbesondere in der Friedens- und Menschenrechtsarbeit. 

Wiederholt appellierte er an die DDR-Führung, sich auf einen innenpolitischen Dialog einzulassen. Im Herbst 1989 

setzte er sich für die Zulassung der neuen oppositionellen Gruppen ein. In Bezug auf die Aufarbeitung der IM-Tätigkeit 

kirchlicher Mitarbeiter vertrat er einen konsequenten Standpunkt. 

 Die Facetten seines Wirkens spiegeln sich in seinen Dienstakten wider. Diese liegen weitgehend erschlossen im 

Landeskirchlichen Archiv in Schwerin vor. Sie bilden zusammen mit denen des Amtsvorgängers Dr. Heinrich Rathke 

den Bestand 10.02.05: Landesbischöfe Dr. Heinrich Rathke und Dr. Christoph Stier (Mecklenburg). 

 

Der Gottesdienst im Gedenken an Johann Christoph Stier am 20. Februar in der Nikolaikirche in 

Rostock stand unter dem Bibelwort „Die auf den HERRN harren, kriegen neue Kraft, dass sie 

auffahren mit Flügeln wie Adler“ (Jes. 40, 31) und war mit der Beteiligung des Pastor loci Dr. 

Reinhard Scholl und dem Bischof im Sprengel Tilman Jeremias sowie einem Grußwort der 

Ministerpräsidentin des Landes Mecklenburg-Vorpommern ein öffentliches Ereignis, das der 

veränderten Beziehung zwischen Staat und Kirche nach der friedlichen Revolutionen und dem 

Leben unter den Bedingungen eines Rechtsstaates Rechnung trug. 

 In der „Ostsee-Zeitung“ vom 20. Februar 2021 wurde in der wöchentlichen Kolumne unter der 

an Wolf Biermann erinnernden Überschrift „Ermutigung“15 durch den ehemaligen Nachfolger in 

der Akademiearbeit, Pastor i. R. Klaus-Dieter Kaiser, auf diesen Gottesdienst hingewiesen. 

 

Ermutigung 

[…] „Die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft, dass sie auffahren mit Flügeln wie Adler.“ Was für ein tröstender 

Zuspruch ist dieses Prophetenwort aus dem biblischen Buch Jesaja. Ein Wort der Ermutigung mitten in finsteren 

Zeiten; damals in den Zeiten der Verfolgung und des erzwungenen Exils des Volkes Israel, wie auch heute in 

bedrängenden Zeiten. Ein Bild voller Weite entsteht so vor unseren Augen. Die Grenzen der Welt, die wir mit unseren 

eigenen Selbstzweifeln errichtet haben, werden gesprengt. Geduld und Vertrauen ist von uns gefragt, damit wir 

aufbrechen können. Ein solches Wort tröstet und ist zugleich eine Zumutung. Wir dürfen gegen den Augenschein der 

Vergänglichkeit allen Lebens auf die Kraft Gottes Vertrauen. „Er gibt den Müden Kraft und Stärke genug den 

Unvermögenden“, heißt es bei Jesaja. Ein kraftvolles „Dennoch“, gesprochen von einem Menschen, der die Not seiner 

Mitmenschen saht. Keine billige Vertröstungen sind solche Sätze, kein Leugnen der offensichtlichen Not spricht aus 

ihnen. Es sind mutmachende Worte, die wir so nötig brauchen. 

 Mit diesem Wort nehmen wir heute in der Nikolaikirche auch Abschied von Christoph Stier, der aus dieser Kraft 

gelebt hat. Er ist nicht müde geworden, diese Ermutigung in aller Klarheit und Zugewandtheit weiterzugeben, ob im 

Neubaugebiet Lütten Klein oder als Bischof in bewegten Zeiten. 

„Die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft, dass sie auffahren mit Flügeln wie Adler.“ 

 

 

                                                           
15  Ostsee-Zeitung vom 20. Februar 2021, 13. 



101 

1. 3. 2 Bischof Dr. h. c. Horst Gienke 

 

Die Nordkirche veröffentlichte am 26. Februar 2021 die folgende Pressemitteilung aus Anlass des 

Todes von Altbischof Gienke.16 

 

Demmin/Schwerin. Im Alter von 90 Jahren ist heute (26. Februar) Altbischof Horst Gienke in Demmin verstorben. 

Der gebürtige Schweriner war von 1972 bis 1989 Bischof der Evangelischen Landeskirche Greifswalds, wie sich die 

Pommersche Landeskirche zu DDR-Zeiten nennen musste. Nachdem er im Juni 1989 eigenmächtig Erich Honecker 

zur Wiedereinweihung des Greifswalder Doms St. Nikolai eingeladen hatte, sprach ihm die Synode das Misstrauen 

aus, und er musste zurücktreten. Später wurde bekannt, dass er Kontakte mit dem Ministerium für Staatssicherheit 

gepflegt hatte. 

 Landesbischöfin Kristina Kühnbaum-Schmidt sagt: „Während seiner 17-jährigen Amtszeit als Bischof wurde Horst 

Gienkes große Nähe zu den Kirchengemeinden in Gottesdiensten, bei Besuchen und Visitationen von vielen geschätzt. 

Genauso wurden aber sein Führungsstil und seine staatsloyale Haltung gegenüber der DDR-Diktatur kritisiert. 

Offensichtlich unterschätzte er, was sein Kontakt mit staatlichen Stellen und insbesondere dem Ministerium für 

Staatssicherheit bedeutete. So hinterließ seine Amtszeit als Bischof in seiner damaligen Landeskirche einen 

ambivalenten Eindruck. Gleichzeitig hat Horst Gienke, von tiefer persönlicher Frömmigkeit geprägt, 35 Jahre den 

Verkündigungsdienst wahrgenommen, mit dem ihn seine Kirche beauftragt hatte. Dieses Dienstes von Altbischof 

Horst Gienke gedenken wir mit Respekt.“ 

[…] 

 Tilman Jeremias, Bischof im Sprengel Mecklenburg und Pommern, sagt: „Ich bin dankbar, dass ich ihn noch 

persönlich kennen lernen durfte. Dabei habe ich die Zwiespältigkeit seiner Person deutlich empfunden: Ich habe ihn 

als frommen Menschen erlebt, dem Gebet und die Botschaft der Bibel Leitschnur fürs Leben gewesen sind. Er hatte 

fürsorglich die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Kirche im Blick und setzte sich für seine Kirchengemeinden ein. 

Den Menschen vor Ort war er auch dadurch, dass er Platt sprach, sehr nahe. Um insbesondere für Bauaufgaben etwas 

zu erreichen, pflegte er enge Kontakte zu staatlichen Stellen und sprach auch regelmäßig mit der Staatssicherheit, ohne 

sich der fatalen Konsequenzen bewusst zu sein.“ 

 Die Stralsunder Pröpstin Helga Ruch wurde ebenso wie die beiden anderen pommerschen Pröpste Gerd Panknin 

und Andreas Haerter von Horst Gienke ordiniert. Sie sagt: „Altbischof Horst Gienke prägte einen bedeutenden Teil 

der Geschichte der pommerschen Kirche. Dankbar blicken wir auf die Zeit seines Wirkens zurück. Besonders gern 

erinnere ich mich an seine klugen und eindrücklichen Predigten sowie an die humorvolle und volksnahe Art seines 

Auftretens.“ 

 Horst Gienke wurde 1930 in Schwerin geboren. Nach einer Zeit als Gemeindepastor in Blankenhagen bei Ribnitz 

und in Rostock leitete er von 1964 bis 1972 das Predigerseminar der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche 

Mecklenburgs. 1972 wurde er als Nachfolger von Friedrich Krummacher zum Bischof der Evangelischen Landeskirche 

Greifswald gewählt. 1973 bis 1976 sowie 1987 bis 1989 war er Vorsitzender des Rates der Evangelischen Kirche der 

Union in der DDR. 

 Zur Wiedereinweihung des Greifswalder Doms am 11. Juni 1989 hatte Gienke, ohne dies mit der Synode oder der 

Kirchenleitung abzusprechen, Erich Honecker eingeladen. Die Synode sprach ihm in ihrer Novembertagung das 

Misstrauen aus und Gienke musste als Bischof zurücktreten. 

 

                                                           
16  Pressestelle der Nordkirche: Altbischof Horst Gienke verstorben (www.nordkirche.de). 



102 

Besonders in den Worten der Landesbischöfin der Nordkirche, Kristina Grünbaum-Schmidt, und 

des Bischofs im Sprengel Mecklenburg-Pommern, Tilman Jeremias, wird die Ambivalenz im 

Wirken von Horst Gienke offen angesprochen. Sein missionarischer Eifer, sein Predigen und seine 

Nähe zu den Gemeinden einerseits und seine Nähe zu den Machthabern in einem totalitären Staat 

andererseits. In seinem Denken war Gienke nicht in der Lage, das Macht- und Gewaltgefälle in 

seinen Gesprächen mit der Staats- und Parteiführung und dem Ministerium für Staatssicherheit 

(MfS) zu reflektieren und Konsequenzen für die Gesprächsführung daraus zu ziehen. Auch fehlte 

es an geteilter Leitungsverantwortung. 

 Der Chefredakteur der Mecklenburgischen und vorpommerschen Kirchenzeitung, Tilman 

Baier, veröffentliche am 7. März 2021 einen längeren, die Pressemeldung der Landeskirche 

aufnehmend, und stärker die positiven Seiten des Wirkens Gienkes betonenden Nachruf, in dem 

auch ehemalige Weggefährten des Bischofs zu Wort kamen.17 

 

Frommer Volkskirchler auf dünnem Eis von Tilman Baier 

07.03.2021 GREIFSWALD. Horst Gienke, Altbischof der Pommerschen Evangelischen Kirche, ist tot. Als fromm 

und volksnah war er in den Gemeinden beliebt, kritisch gesehen wurde er von denen, die auf die Distanz ihrer Kirche 

zur Staatsmacht achteten. Beides spiegeln auch die bischöflichen Nachrufe wieder. Dazu haben wir auch zwei 

Wegbegleiter aus der Pastorenschaft befragt. 

 Horst Gienke, von 1972 bis 1990 Bischof der Evangelischen Kirche Greifswald, ist am 26. Februar in Demmin 

gestorben, zwei Monate vor seinem 91. Geburtstag. Wie kaum ein anderer leitender evangelischer Geistlicher während 

der DDR-Zeit steht er für den Versuch, auch unter DDR-Verhältnissen eine Volkskirche aufrecht zu erhalten – durch 

ein unbefangenes Zugehen auf die Staatsmacht. 

 Wie seine 1996 im Rostocker Hinstorff-Verlag erschienene Autobiografie „Dome, Dörfer, Dornenwege. 

Lebensbericht eines Altbischofs“ zeigt, war er auch im Ruhestand, nach dem Zusammenbruch der SED-Herrschaft, 

davon überzeugt, dass dieser „Greifswalder Weg“ des Kirche-Seins in der DDR der richtige zum Wohl von Gemeinden 

und Gesellschaft gewesen sei. 

 Vor allem in den Landgemeinden seiner Kirche, die nach dem Zweiten Weltkrieg nicht nur zwei Drittel ihres 

Gebietes, sondern später auch den Namen Pommern eingebüßt hatte, wurde sein väterlich-volksnahes Auftreten als 

plattdeutsch sprechender Bischof mit Standesbewusstsein geschätzt. Dazu kam, dass er in der dirigistischen 

Mangelwirtschaft Sonderkonditionen beim Staat für die Sanierung von Kirchen und Pfarrhäusern erreichte – auch 

mithilfe der guten Beziehungen zur Nordelbischen Partnerkirche und nach Skandinavien. 

Besonderes Aufsehen erregte die Sanierung des Greifswalder Doms und dessen Innenumbau mit einem liturgischen 

Zentrum nach dem Vorbild des Lübecker Doms. Zu dessen Einweihung am 11. Juni 1989, die von Protesten begleitet 

wurde, hatte Gienke – gegen Absprachen mit dem DDR-Kirchenbund und ohne Rücksprache mit Kirchenleitung und 

Synode – Erich Honecker als Staatsratsvorsitzenden eingeladen. 

 Im September 1989 forderte schließlich der Greifswalder Pfarrkonvent die Kirchenleitung schriftlich auf, dem 

Bischof das Misstrauen auszusprechen, was diese aber nach heftigen Kontroversen mehrheitlich ablehnte. Die 

Landessynode jedoch sprach ihm im November 1989 knapp mit 32 zu 30 Stimmen das Misstrauen im Blick auf seine 

Amtsführung aus, woraufhin Gienke sein Amt niederlegte und von seiner Kirchenleitung in den Ruhestand versetzt 

wurde. 

                                                           
17  Mecklenburgische und Pommersche Kirchenzeitung 76 (2021), Nr. 10. 



103 

 Obwohl Horst Gienke als Bischof für den „Greifswalder Weg“ stand, so hat er doch die meiste Zeit seines Lebens 

vor dem Ruhestand in Mecklenburg verbracht und ist dort geprägt worden. 1930 in Schwerin geboren, studierte er in 

Rostock Theologie. Nach einer Zeit als Gemeindepastor in Blankenhagen bei Ribnitz und in Rostock leitete er von 

1964 bis 1972 das Predigerseminar der mecklenburgischen Landeskirche. 1970 war er einer der Kandidaten für die 

Wahl zum mecklenburgischen Landesbischof, die jedoch Heinrich Rathke gewann. 

 Seit dem 1. Januar 1972 Landessuperintendent des Kirchenkreises Schwerin, wählte ihn die Synode der 

Greifswalder Landeskirche bereits im März 1972 zum dortigen Bischof. Zudem war der stark von einem konservativen 

Luthertum Geprägte von 1973 bis 1976 und 1987 bis 1989 Vorsitzender des Rates der Evangelischen Kirche der Union 

(EKU) in der DDR, dem konfessionellen Pendant zur Vereinigten Lutherischen Kirche. Zudem engagierte er sich 

leitend in der Evangelischen Haupt-Bibelgesellschaft und war Präsident des 1. Bibelkongresses der DDR 1983 in Karl-

Marx-Stadt. 1980 erhielt er die Ehrendoktorwürde der Sektion Theologie an der Ernst-Moritz-Arndt-Universität 

Greifswald. 

Staatsnähe aus Sendungsbewusstsein 

Nach Gienkes Versetzung in den Ruhestand wurde bekannt, dass er vom Ministerium für Staatssicherheit seit 1972 als 

„IM Orion“ geführt worden war. Nach eigener Aussage hatte der Bischof bis 1989 insgesamt 37 vertrauliche 

Gespräche mit MfS-Offizieren geführt, in denen es um grundsätzliche Fragen nach politischen Entscheidungen sowie 

dem inneren und wirtschaftlichen Gefüge des Staates gegangen sei. Allerdings bestritt er, sich bewusst als Inoffizieller 

Mitarbeiter (IM) zur Verfügung gestellt zu haben. Das genaue Ausmaß der Zusammenarbeit zwischen dem Bischof 

und der Staatssicherheit konnte jedoch nicht geklärt werden, da nach Angaben der Bundesbeauftragten für die Stasi-

Unterlagen Gienkes Akte im Dezember 1989 vernichtet wurde. 

 In einer ersten Reaktion auf die Todesnachricht hat Nordkirchen-Landesbischöfin Kristina Kühnbaum-Schmidt 

das langjährige Wirken Gienkes im Dienste der Menschen und des Glaubens gewürdigt und den Angehörigen und 

„allen, die um Horst Gienke trauern“, kondoliert. Während seiner 17-jährigen Amtszeit als Bischof in Vorpommern 

sei Gienkes große Nähe zu den Kirchengemeinden von vielen geschätzt worden. 

 Von tiefer Frömmigkeit geprägt, habe er „35 Jahre den Verkündigungsdienst wahrgenommen, mit dem ihn seine 

Kirche beauftragt hatte. Dieses Dienstes von Altbischof Horst Gienke gedenken wir mit Respekt.“ Doch habe es auch 

Kritik an seinem Führungsstil und seiner staatsloyalen Haltung in der DDR gegeben. „Offensichtlich unterschätzte er, 

was sein Kontakt mit staatlichen Stellen und insbesondere dem Ministerium für Staatssicherheit bedeutete“, so 

Kühnbaum-Schmidt. 

 Tilman Jeremias, Bischof im Sprengel Mecklenburg und Pommern, äußerste sich „dankbar, dass ich ihn noch 

persönlich kennenlernen durfte. Dabei habe ich die Zwiespältigkeit seiner Person deutlich empfunden: Ich habe ihn 

als frommen Menschen erlebt, dem Gebet und die Botschaft der Bibel Leitschnur fürs Leben gewesen sind. Er hatte 

fürsorglich die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Kirche im Blick und setzte sich für seine Kirchengemeinden ein. 

Den Menschen vor Ort war er auch dadurch, dass er Platt sprach, sehr nahe. Um insbesondere für Bauaufgaben etwas 

zu erreichen, pflegte er enge Kontakte zu staatlichen Stellen und sprach auch regelmäßig mit der Staatssicherheit, ohne 

sich der fatalen Konsequenzen bewusst zu sein.“ 

 Bei den Stimmen, die wir kurzfristig von zwei pommerschen Weggefährten einholen konnten, wird dieser Aspekt 

zwar auch nicht ausgeklammert, tritt jedoch zurück: So würdigt Friedrich Harder, seit 1973 Landespfarrer für 

Gemeindedienst in der Greifswalder Kirche und von 1983 an als Propst in Stralsund, ein guter Kenner Gienkes, in 

seinem Nachruf den Altbischof als jemanden, der die Weite und Offenheit seines Vorgängers Krummacher „gern 

aufnahm, zu der auch ein angstfreier souveräner Umgang mit denen gehörte, die die Macht im Staat hatten“. Gienke 

habe einen ausgesprochen volksmissionarischen Ansatz gehabt und versucht, in allen Bereichen auf die Menschen 

zuzugehen. Er habe sich auch nicht gescheut, bei seinen Visitationen in den 15 Kirchenkreisen seiner Kirche auch die 

jeweiligen Kreissekretäre der SED aufzusuchen. „Oft kam er von solchen Gesprächen zurück und sagte, diese seien 



104 

eigentlich keine Atheisten, sie hätten nur Probleme mit der Kirche und es läge zuerst an uns, daran etwas zu verändern 

und zu verbessern und auch wiedergutzumachen“, so Harder. 

 Mit seinem Gottvertrauen und mit seiner auch väterlichen Art habe Gienke sehr viele Menschen erreicht. Als 

Bischof habe er Anerkennung und Achtung „weit über unsere Kirche hinaus“ gefunden. „Wir nehmen dankbar von 

einem unserer Bischöfe Abschied, der seine Kirche geliebt und gerne und mit Leidenschaft und mit letztem Einsatz 

seinen Dienst in ihr verrichtet hat“, so Harder. 

„Auch Kritik hat ihn nur noch bestätigt“ 

Gienke habe in seiner Dienstzeit Ende der 70er-Jahre erlebt, wie sich der DDR-Staat dazu durchrang, Kirche nicht 

nur als „Überbleibsel des Bürgertums“ und als „Opium fürs Volk“ zu sehen. Kirche im Sozialismus, die es nun auch 

offiziell geben sollte, habe Gienke zu füllen versucht als „Kirche für alle“. Das Vertrauen auf die Verheißungen Gottes 

hätten Gienke „verwegen“ gemacht – „und seine Erfahrungen im Umgang mit den verschiedenen Menschen und auch 

mit Atheisten machten ihn immer gewisser auf dem eigenen Weg“. Zudem war er „so sehr von sich überzeugt, dass 

auch Kritik ihn nur noch bestätigte. Er war beseelt von seinem Anliegen und auch von seiner eigenen Frömmigkeit, 

dass er es nicht merkte oder sogar in Kauf nahm, vom DDR-Staat benutzt und ausgenutzt zu werden.“ Allerdings […] 

habe „die Aufarbeitung der Vergangenheit in unserer Kirche und auch im Vorprüfungsausschuss der EKD (hat) 

eindeutig festgestellt, dass Bischof Gienke nicht die Seiten gewechselt hat.“ Gienke selbst habe treuen Weggefährten 

versichert, er sei stets ein freier Mann und nur seinem Gewissen und seinem Ordinationsgelübde verpflichtet gewesen. 

 „Es wäre allerdings wertvoll für unsere Kirche gewesen“, so der Altpropst, „wenn er die Kraft gehabt hätte, 

öffentlich sein Bedauern zum Ausdruck zu bringen, dass er es nicht zu verhindern vermocht hat, dass die DDR ihn 

und auch unsere Pommersche Kirche benutzt hat. Das hat er nicht getan.“ Seine Meinung dazu sei gewesen: „Jeder 

Staat hat die Kirche auf seine Weise benutzt. Und es geschieht auch heute“, zitiert Harder aus einem Gespräch mit 

dem Altbischof. 

 Auf einen besonderen Aspekt von Gienkes Wirken weist Pastor i. R. Sagewasser hin: Als gebürtigem 

Mecklenburger habe ihm die Verkündigung in plattdeutscher Sprache am Herzen gelegen. So hatte Gienke 1988 in 

Zusammenarbeit mit der „Evangelischen Haupt-Bibelgesellschaft“ zu einem wissenschaftlichen Symposium „400 

Jahre Niederdeutsche Bibeltradition“ nach Zingst eingeladen. Dort wurde mit Vorträgen zur Barther Bibel, zur 

niederdeutschen Sprache in Vergangenheit und Gegenwart und zu ihrem Gebrauch in Kirche und Gesellschaft des 

400. Jahrestages der Drucklegung der Barther Bibel gedacht. Hier wie auch zu anderen Gelegenheiten predigte Gienke 

plattdeutsch […] . Im ebenfalls plattdeutschen Gottesdienst zum 200. Geburtstag von Fritz Reuter in Altentreptow im 

Jahr 2010 predigte Gienke über Psalm 23. „Am Ende seiner Predigt standen“, so schließen Sagewassers Erinnerungen, 

„diese tröstenden Worte“: 

„Wat hebben wi dat gaud. Öwer de Tiden hinweg sünd wi as Christenlüd ünnerwägens tau dat grote Ziel, ünnerwägens 

ok mit Fritz Reuter. Mit em seihn wi, wo düster dat männigmal üm uns un in uns is. Mit em söken wi, woans ’n lütt 

bäten Licht in’t Läben kümmt. Un mit em weiten wi: Uns Herrgott hett ’n gauden Wech prat för jedenein. Un wi sülln 

dissen Wech nich gahn? De Psalmbäder weit, wat hei tau daun hett: Un ik, ik bliew min Läben lang to Hus bi unsen 

Herrgott, Dag för Dag. So ward allens gaud. Uns Herr Jesus Christus bliew bi uns hüt un alle Dagg. Amen.“ 

 Worte, die noch einmal ein Schlaglicht werfen auf die tiefe Frömmigkeit des Altbischofs und seine Volksnähe, die 

aber auch erzählen von einer Weltsicht, die in ihrer Schlichtheit gefährlich werden kann, wenn sie die Probleme einer 

Gesellschaft aus den Augen verliert. 

 

Aus Anlass des 80. Geburtstags von Bischof Gienke am 18. April 2010 wurde mit Bezug auf einen 

Empfang der Pommerschen Evangelischen Kirche (PEK) die folgende Pressemeldung18 am 15. 

                                                           
18  kirche mv vom 15. Mai 2010. 



105 

Mai 2010 von der Bischofskanzlei der PEK veröffentlicht, die den Prediger und Theologen der 

Volkskirche in den Fokus rückte. 

 

[…] 

Bischof Dr. Hans-Jürgen Abromeit erinnerte an die „pastoralen Hirtenjahre“ Gienkes, der im Jahre 1953 in 

Mecklenburg als damals jüngster Pastor mit 23 Jahren ordiniert wurde. „Wir übernehmen das Bischofsamt für eine 

Reihe von Jahren und dann übernimmt es ein anderer,“ meinte Abromeit und fügte hinzu, daß an diesen Dienst „ein 

besonders strenger Maßstab gelegt“ werde und „die Letztverantwortung haben wir vor unserem Herrn.“ Der heutige 

pommersche Bischof sagte, daß bis heute „viele Menschen eine lebendige Erinnerung an den Prediger Horst Gienke“ 

hätten. Beim Gemeindewachstum habe sein Herz geschlagen, „bei der Predigt, die zum Glauben ruft.“ 

 Der frühere Bischof sagte in seinem Dankeswort: „Je länger je mehr wird der Verlust der Volkskirche zu einem 

tiefen Schmerz, weil wir – da schließe ich mich ein – daran schuld sind.“ Er meinte am Ende seines Grußwortes, Gott 

hat mehr geschickt, als ich je geahnt habe. Gott hat viel mit den pommerschen Menschen vor – wir müssen nur die 

Augen aufmachen.“ 

 Am 13. November 1989 erklärte Bischof Horst Gienke seinen Rücktritt als Bischof und bat um seine Versetzung 

in den vorzeitigen Ruhestand zum 1. Dezember 1989. Zuvor hatte ihm die Synode mit einer knappen 

Stimmenmehrheit das Mißtrauen ausgesprochen. Hintergrund war vor allem die umstrittene Einladung Erich 

Honeckers zur Wiedereinweihung des renovierten Greifswalder Domes im Juni 1989 und der im Anschluß daran 

veröffentlichte Briefwechsel mit dem damaligen Partei- und Staatschef. 

 Altbischof Horst Gienke ist verheiratet und hat zwei Kinder. Er lebt heute mit seiner Frau Vera in Demmin. 1980 

wurde ihm die Ehrendoktorwürde der Universität Greifswald verliehen. (26.4.2010) 

 

Der Trauer- und Abschiedsgottesdienst für Altbischof Horst Gienke fand am 5. März 2021 in der 

St. Marienkirche in Loitz, der Predigtstätte seines Sohnes Pastor Bernd-Ulrich Gienke, statt. Aktiv 

in diesem Gottesdienst beteiligt war die Familie des Verstorbenen, nicht aber andere leitende 

Vertreter seiner Kirche, wie es eigentlich bei solchen Anlässen üblich ist. Mit solchen 

Entscheidungen zeigte sich die Wucht der Auseinandersetzungen um die Deutung der 

Lebensleistung von Altbischof Gienke. 

 

 

1. 1. 4 Bischof Dr. Christoph Demke 

 

Während die kirchlichen Nachrufe und Pressemeldungen bezüglich der Bischöfe Christoph Stier 

und Horst Gienke und die Aussagen der jetzigen leitenden Geistlichen der Nordkirche eher von 

den Unterschieden zwischen den beiden Persönlichkeiten geprägt waren und dann auch innerhalb 

der Nordkirche zur Fortsetzung der seit den 1980er Jahren laufenden Debatten führten, so bewegte 

sich die Pressemitteilung19 zum Tod von Christoph Demke und die dort zitierten Aussagen des 

jetzigen Bischofs der Evangelischen Kirche Mitteldeutschlands (EKMD)20, Bischof Friedrich 

Kramer, im Bereich des Üblichen und Erwartbaren. Im Vergleich der theologischen 

                                                           
19  Pressemitteilung 061 vom 21. Juli 2021 der Pressestelle der EKMD, Magdeburg. 
20  Die EKMD wurde 2009 als Zusammenschluss der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen (KPS) und 

der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Thüringen gegründet. 



106 

Positionierungen der drei Theologen nahm Bischof Demke erkennbar auch eine mittlere Position 

zwischen Stier und Gienke ein. 

 

Altbischof Christoph Demke ist verstorben 

„Mit viel Wärme und gleichzeitig klarem Blick hat er seine Kirche geführt“ 

Altbischof Dr. Christoph Demke ist gestern Nachmittag im Alter von 86 Jahren verstorben. Von 1983 bis 1997 stand 

Christoph Demke als Bischof an der Spitze der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen. 

„Wir nehmen traurig und voller Dankbarkeit Abschied von Christoph Demke, der im Hospiz des Klosters Lehnin 

friedlich aus diesem irdischen Leben abgerufen worden ist. Wir vertrauen darauf, dass er nun schauen darf, was er 

geglaubt hat. Die Hinterbliebenen schließen wir in unsere Gebete ein und wünschen ihnen Stärkung und Trost“, sagt 

Friedrich Kramer, Landesbischof der Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland. „Christoph Demke hat der 

Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen als Bischof gedient. Mit viel Wärme und gleichzeitig klarem Blick 

hat er seine Kirche durch die letzten Jahre der DDR und die ersten Jahre nach der Wiedervereinigung geführt. Viele 

Menschen haben gute Erinnerungen an ihn und sind dankbar für seine geistliche Leitung, seelsorgerliche Nähe und 

theologische Tiefe. Seine klare pazifistische Haltung hat viele ermutigt. Wir danken unserem Herrn für alles, was er 

durch ihn und mit ihm unter uns gewirkt hat.“ 

 Christoph Demke wurde am 3. Mai 1935 in Bunzlau/Schlesien geboren. Von 1953–1958 studierte er an der 

Humboldt-Universität in Berlin Theologie. Seine Promotion schloss Demke 1962 an der Kirchlichen Hochschule 

Berlin-Zehlendorf ab. Nach dem Bau der Berliner Mauer 1961 beteiligte er sich an dem Aufbau der kircheneigenen 

Theologischen Hochschule in Berlin, dem Evangelischen Sprachenkonvikt. Zunächst arbeitete der Theologe als Vikar 

und Pfarrer. 1964 wurde er an das Sprachenkonvikt als Dozent für das Fach „Neues Testament“ berufen. Von 1975 

an arbeitete er nebenamtlich und ab 1977 hauptamtlich als Sekretär der Theologischen Kommission im Sekretariat des 

Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR. Er wurde 1981 zum Leiter dieses Sekretariats befördert und arbeitete 

in diesem Amt bis zu seinem Antritt als Bischof von 1983 bis 1994 in Magdeburg. 

 Neben seinem Bischofsamt war Demke von 1990 an Vorsitzender der Konferenz der Kirchenleitungen des Bundes 

evangelischer Kirchen in der DDR und leitete diesen Bund bis zu dessen Auflösung im Sommer 1991. Als letzter 

Vorsitzende der Konferenz der Kirchenleitungen führte er im Januar 1990 die Loccumer Gespräche mit, die zum 

erneuten Zusammenschluss der evangelischen Landeskirchen in Ost- und Westdeutschland zur gemeinsamen 

Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) führten. Nach seinem Bischofsamt lebte Christoph Demke mit seiner 

Frau in Berlin. 

 

Detaillierter und aussagekräftiger war die Würdigung durch Altbischof Axel Noack, dem 

Nachfolger im Bischofsamt der KPS und zugleich Forscher über die DDR-Kirchengeschichte. 

Noack rückte er zum einen die klaren Positionen und die theologische Tiefe von Demke und zum 

andern die Zeit des Übergangs von der späten DDR-Zeit über die friedliche Revolution zur 

deutschen Wiedervereinigung in den Fokus seiner Würdigung. 

 

Bischof in turbulenter Zeit 

Die evangelische Kirche trauert um ihren Lehrer, Kirchenleiter und Bischof Christoph Demke, der wenige Wochen 

nach seinem 86. Geburtstag heimgerufen worden ist. 

von Axel Noack 



107 

Schon vor und auch während seiner Bischofszeit nahm er vielfältige Aufgaben im Bund der Evangelischen Kirchen in 

der DDR wahr. Zunächst in der Theologischen Kommission und dann als „Leiter des Sekretariats“ (eine Art 

„Präsident des Kirchenamtes“). Ab 1983 als Bischof der Kirchenprovinz Sachsen (KPS) gehörte er der Konferenz der 

Kirchenleitungen, dem Leitungsgremium des Bundes, an. Im Frühjahr 1990, mitten im Umbruch, wurde er ihr 

Vorsitzender und musste an der Auflösung des Kirchenbundes im Frühsommer des Jahres 1991 mitwirken. 

 In der KPS fiel sein Bischofsamt (1983 bis 1997) in die letzten Jahre der DDR, die Wendezeit und die ersten Jahre 

in der Bundesrepublik. Also Zeiten mit genügend Herausforderungen. In den letzten DDR-Jahren war eins der 

meistdiskutierten Themen: „Die Kirche und ihre Gruppen“ (Umwelt-, Friedens- und Menschenrechtsgruppen, aber 

auch die große Zahl der „Ausreiser“). 

 Auffällig und in besonders dankbarer Erinnerung ist seine klare Einschätzung der Situation, die Fähigkeit zu 

schonungsloser Analyse gewesen. Er konnte präzise sagen „was ist“. Den klaren Blick auf die Wirklichkeit verdankte 

er einer an Gottes Wort geschulten und geschärften Sichtweise. Dabei wird man schrille Töne bei ihm vergeblich 

suchen. 

 Im Sommer 1989, in der Zeit, als so viele Menschen die DDR verließen, die Partei- und Staatsführung aber den 

Flüchtenden „keine Träne nachweinen“ wollte, sandte er eine mutige und klare Analyse in einem Schreiben an die 

Mitarbeiter unserer Kirche (3. September 1989), welches weite Verbreitung über die Kirche hinaus gefunden hat. Er 

warf ein Thema auf, das die Diskussionen nach dem Mauerfall und der sich abzeichnenden Wiedervereinigung 

bestimmen sollte: „Was bleibt?“ Damals freilich noch unter der Perspektive der Wahlmöglichkeit: „Was soll bleiben 

und was muss sich ändern?“ 

 Ein Jahr später hatte sich der Himmel in dieser Hinsicht – nicht nur in der Kirche – deutlich verdunkelt. Christoph 

Stier, sein mecklenburgischer Bischofskollege, sprach es auf der EKD-Synode offen aus: „Von uns bleibt nichts, nichts 

hat Bestand. Wir sind aus der Gefangenschaft befreit, aber wir sind nicht frei, unsere Wege neu zu gestalten.“ 

 Entsprechend groß waren die Probleme der Neugestaltung der Kirche in den Wendejahren. Besonders die Themen 

mit einem Bezug zum Staat wie Kirchensteuer, Religionsunterricht und Seelsorge an den Soldaten trieben die Kirchen 

um. Die Wiedervereinigung würde fünf bis sieben Jahre brauchen, mutmaßte Bischof Demke in einem Interview im 

Mai 1990. In der KPS war es die Zeit großer Umstellungen im Zeichen düsterer Finanzprognosen, mit neuen 

Stellenplänen und Stellenstreichungen, mit Gebietsreformen und vielfältigen Verunsicherungen. 

 Eine besonders harte Herausforderung stellte der Umgang mit den Mitarbeitern und Ältesten (Synodalen) dar, die 

sich hatten in den Staatssicherheitsdienst der DDR verstricken lassen. Bald wurde die Frage nach einer 

„Regelüberprüfung“ zumindest aller Pfarrer laut. Solle eine Kirchenleitung, die doch etwas von Schuldbekenntnis und 

Vergebungsbitte wusste, allen ihren Mitarbeitern misstrauen und eine Überprüfung fordern? Auf einer Synodentagung 

in Halle hatten Gruppenvertreter ein Transparent vor ein Fenster gespannt: „Kirche jetzt Gaucken nicht erst beim 

jüngsten Gericht“. Leider hatten sie recht! Es gehört zu den enttäuschenden Erfahrungen, dass fast keiner der schuldig 

gewordenen Mitarbeiter von selbst zu einem Eingeständnis gekommen ist. 

 Was sich durch sein Leben und Arbeiten im Kirchenbund, als Bischof und im Ruhestand unbeirrt gezogen hat, 

war sein Engagement für eine klare Position unserer Kirche in Friedensfragen. Sein Eintreten für die „vorrangige 

Option für Gewaltlosigkeit“, für nichtmilitärische Lösungen, Rüstungsbegrenzung und Sicherheitspartnerschaft war 

unbeirrt. Gerade hier, in einer Zeit, wo sich nahezu alle Parteien im Deutschen Bundestag bei der Steigerung der 

Rüstungsausgaben geradezu gegenseitig überbieten wollen, wird uns seine Stimme fehlen. 

 Erst im Ruhestand konnte er sich wieder – auch als Lehrender – der Bibelwissenschaft und besonders dem Neuen 

Testament zuwenden.21 

                                                           
21  https://www.meine-kirchenzeitung.de/magdeburg/c-aktuell/bischof-in-turbulenter-zeit_a28422. 



108 

 

 

2. Prägende Ereignisse für das theologische Denken und die kirchenleitende Praxis 

 

Im Folgenden wird der Versuch einer Würdigung der drei Persönlichkeiten und der von ihnen 

eingeschlagenen Wege unternommen. 

 Zum einen spiegelt sich in ihrem Handeln wichtige Etappen der Kirchengeschichte in der DDR 

und im wiedervereinigten Deutschland.22 Fünf Zeiträume sind dabei von besonderer Bedeutung. 

Erstens in der Folge der Nachkriegszeit und der Stalin-Ära der Kirchenkampf 1952/5323, zweitens 

die Gründung des BEK und seine Beziehungen zur EKD24, drittens die Diskussion um eine 

„Kirche im Sozialismus“25 und der KSZE-Prozess der 1970er Jahre26, viertens das Verhältnis der 

Kirchenleitungen zu den Oppositionsgruppen im Umfeld der Kirchen in den 1980er Jahren bis 

hin zur friedlichen Revolution 198927 und fünftens der Prozess der staatlichen und kirchlichen 

Wiedervereinigung28 einschließlich der Aufarbeitung der SED-Vergangenheit29. 

 Zum anderen ist es von Interesse, im Blick auf die Generationenzugehörigkeit nach prägenden 

Ereignissen zu fragen und so auch Motive für gleiche wie auch unterschiedliche kirchenpolitische 

Entscheidungen zu finden. Diesen für die Zeitgeschichte wichtige Generationenbegriff 

thematisierte der Soziologen Karl Mannheim 1928 in seinem Aufsatz „Problem der Generation“.30 

Mannheim unterschied dabei im Blick auf die Dichte einer Generationenzugehörigkeit aufsteigend 

zwischen „Generationenlagerung“, „Generationenzusammenhang“ und „Generationeneinheit“.31 

                                                           
22  Zur Kirchengeschichte der DDR vgl. u. a.: Mau, Rudolf: Der Protestantismus im Osten Deutschlands (1945–1990) 

(Kirchengeschichte in Einzeldarstellungen IV/3), Leipzig 2005; Stegmann, Andreas: Die Kirchen in der DDR. 
Von der sowjetischen Besatzung bis zur friedlichen Revolution, München 2021. 

23  Vgl. u. a.: Greschat, Martin / Kaiser, Jochen-Christoph (Hg.): Die Kirchen im Umfeld des 17. Juni 1953 
(Konfession und Gesellschaft, 31), Stuttgart 2003; Ueberschär, Ellen: Junge Gemeinde im Konflikt. Evangelische 
Jugendarbeit in SBZ und DDR 1945–1961 (Konfession und Gesellschaft, 27), Stuttgart 2003.  

24  Vgl. u. a.: Rendtorff, Trutz: Zwei Staaten – zwei Kirchen? Der Protestantismus in der deutschen Geschichte 1949–
1989, in: Mehlhausen, Joachim / Siegele-Wenschkewitz, Leonore (Hg.): Zwei Staaten – zwei Kirchen? Evangelische 
Kirche im geteilten Deutschland. Ergebnisse und Tendenzen der Forschung, Leipzig 2000, 11–32.  

25  Vgl. u. a.: Schröder, Richard: Was kann „Kirche im Sozialismus“ sinnvoll heißen, in: Ders.: Denken im Zwielicht. 
Vorträge und Aufsätze aus der alten DDR, Tübingen 1990, 49–54; Albrecht-Birkner, Veronika: Weichenstellungen 
in der politischen Ethik des Protestantismus in der DDR in den 1970er Jahren und ihre Auswirkungen auf dessen 
Verhältnis zur EKD, in: MKiZ 10 (2016), 73–101. 

26  Vgl. u. a.: Kunter, Katharina: Die Kirchen im KSZE-Prozeß 1968–1978 (Konfession und Gesellschaft, 20), 
Stuttgart / Berlin / Köln 2000. 

27  Vgl. u. a.: Findeis, Hagen / Pollack, Detlef / Schilling, Manuel: Die Entzauberung des Politischen. Was ist aus den 
politisch alternativen Gruppen der DDR geworden? Interviews mit ehemals führenden Vertretern, Leipzig / Berlin 
1994 (hier besonders die Einleitung: 5–34). 

28  Vgl. im Blick auf Mecklenburg und Landesbischof Stier: Kaiser, Klaus-Dieter: Bewährtes mitnehmen und Neues 
wagen. Herausforderungen, Debatten und Entscheidungen der evangelischen Kirche Anfang der 1990er Jahre, in: 
Creuzberger, Stefan / Mrotzek, Fred / Niemann, Mario (Hg.): Land im Umbruch. Mecklenburg-Vorpommern 
nach dem Ende der DDR, Berlin 2018, 379–409; im Blick auf Bischof Gienke und Bischof Demke vgl.: Findeis, 
Hagen / Pollack, Detlef (Hg.): Selbstbewahrung oder Selbstverlust. Bischöfe und Repräsentanten der evangelischen 
Kirchen in der DDR über ihr Leben – 17 Interviews, Berlin 1999. Gienke: „Ich bin kein Mensch, der Konflikte 
sucht.“ (Interview am 26. Mai 1997), 462–495 und Demke: „Wir haben uns eben auch theologisch überredet, etwas 
akzeptabel zu finden, was wir eigentlich nicht bejaht haben.“ (Interview am 24. Februar 1995) 585–621. 

29  Vgl. u. a.: Deutscher Bundestag (Hg.): Enquete-Kommission „Aufarbeitung von Geschichte und Folgen der SED-
Diktatur in Deutschland“ (12. Wahlperiode des Deutschen Bundestages): Rolle und Selbstverständnis der Kirchen 
in den verschiedenen Phasen der SED-Diktatur (Band VI/1 und VI/2), Baden-Baden / Frankfurt/M. 1995. 

30  Mannheim, Karl: Das Problem der Generation, in: Wolff, Kurt H. (Hg.): Wissenssoziologie. Auswahl aus dem 
Werk, Neuwied 1964, 509–565. 

31  Ebda., 541. 



109 

Die Geburtsjahrgänge der drei Theologen liegen ca. zehn Jahre auseinander (Gienke 1930 in 

Schwerin geboren, Demke 1935 in Bunzlau/Niederschlesien geboren, Stier 1941 in Magdeburg 

geboren). Alle drei sind durch Kriegs-, Flucht- und Nachkriegserfahrungen in ihrer Kindheit 

geprägt. In Interviews und Selbstdarstellungen32 betonen alle drei Bischöfe diese prägenden Jahre 

kurz nach dem Krieg. In seinem Grundsatzreferat auf der 3. Tagung der 8. Synode der EKD im 

November 1992 in Suhl sprach Richard Schröder ebenfalls von Generationenerfahrungen, die für 

die Diskussion um die Kirche in der DDR bzw. die „Kirche im Sozialismus“ wichtig sind.33 Er 

unterschied drei Generationen: diejenigen, die ihre Prägungen noch vor 1945 erhielten, diejenigen, 

deren Erfahrungen durch das geteilte Deutschland bestimmt sind, und diejenigen, die nach dem 

Mauerbau groß geworden sind. Horst Gienke, Christoph Demke und Christoph Stier gehören für 

Schröder zur zweiten Generationenerfahrung. 

 

 

2. 1 Studium der Theologie in Rostock, Berlin und wiederum in Rostock 

 

In der Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) bzw. in der DDR studierten die drei späteren Bischöfe 

dann an der Universität Rostock (Gienke 1948–1953; Stier 1959–64) und an der Humboldt-

Universität Berlin (Demke 1953–58) Theologie. 1952/53 sorgte die zweite Hochschulreform in der 

DDR für eine Zentralisierung der universitären Lehre und Forschung nach sowjetischen Vorbild. 

Die Theologischen Fakultäten waren von dieser Zentralisierung teilweise betroffen.34 Die späteren 

Leitenden Geistliche blieben als Studenten ihrer Universität treu und wechselten nicht an andere 

Universitäten bzw. Studienorte. Aber bereits in der Entscheidung für den Studienort zeigen sich 

deutliche Unterschiede. Denn gerade für die Jahrgänge, zu denen Horst Gienke gehörte, war dies 

eher ungewöhnlich. Viele seiner Altersgenossen studierten in dieser Zeit auch an westdeutschen 

Universitäten Theologie und kehrten nach dem Studium in ihre ostdeutschen Landeskirchen 

zurück.35 Vielleicht zeigt sich in der Entscheidung bei Horst Gienke bereits der prägende Zug seiner 

Ortsverbundenheit in Mecklenburg und später in Greifswald. Zugleich delegitimierte er die im 

Westen studierenden späteren Pfarrer und stilisierte sich als den besseren Geistlichen für die 

Christen in der DDR, weil er deren Erfahrungen ungebrochen geteilt habe:  

 

Von daher [neuer Kurs der SED auf Druck der sowjetischen Führung in der DDR-Kirchenpolitik ab dem 10. Juni 

1953 und damit ein vorläufiges Ende des Kirchenkampfes36, d. Vf.] ist mein Denken doch etwas anders verlaufen als 

bei den jungen Theologiestudenten meines Alters, die dies nicht miterlebt haben, sondern nach dem Kriege zunächst 

                                                           
32  Siehe H. Findeis / D. Pollack: Selbstbewahrung (wie Anm. 28) und Frank, Rahel: „Realer – exakter – präziser?“. 

Die DDR-Kirchenpolitik gegenüber der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Mecklenburgs von 1971 bis 1989, 
Schwerin 2004 (Interviews mit Christoph Stier: 93–109) sowie Gienke, Horst: Dome, Dörfer, Dornenwege. 
Lebensbericht eines Altbischofs, Rostock 1996. 

33  Kirchenamt der EKD (Hg.): Kirche im geteilten Deutschland. Bewahrung in der Bedrängnis, Hannover 1993, 10–
27, 20. 

34  Sehr viel stärker dann von der dritten Hochschulreform 1968ff: Der Fakultätsstatus wurde abgeschafft und durch 
Sektionen ersetzt. Zum Thema vgl. Krötke, Wolf: Profile der Theologie in der DDR, in: Ders.: Die Kirche im 
Umbruch der Gesellschaft. Theologische Orientierung im Übergang vom „real existierenden Sozialismus“ zur 
demokratischen, pluralistischen Gesellschaft, Tübingen 1994, 236–248. 

35  Zur Problematik der Rückkehr in die Heimatkirchen im Osten Deutschlands vgl. Lepp, Claudia: Wege in der DDR. 
West-Ost-Übersiedlungen im kirchlichen Bereich vor dem Mauerbau, Göttingen 2015. 

36  Zum Juni 1953 als prägendes Doppelereignis siehe weiter unten unter 2. 2. 



110 

in der Bundesrepublik studierten und erst nach dem 17. Juni 1953 in die DDR zurückkamen. Sie haben diese 

Spannungen, die acht Jahre ausgemacht haben – von 1945 bis 1953 – nicht in dieser Weise miterlebt.37  

 

Für den rund 10 Jahre jüngeren Christoph Demke gab es eine solche Alternative nicht mehr. Mit 

dem Mauerbau am 13. August 1961 war ein Studium der Theologie für Bürger der DDR im Westen 

nicht mehr möglich. Demke hatte sich bewusst für Berlin als Studienort entschieden, so dass er, 

obwohl an der Humboldt-Universität im Ostteil der Stadt eingeschrieben, seine theologische 

Prägung durch die Kirchliche Hochschule im Westteil Berlins (Berlin-Zehlendorf) erhielt. 

Besonders die dortigen Vorlesungen, Seminare und Sozietäten mit Ernst Fuchs prägten sein 

Denken in den folgenden Stationen zwischen Wissenschaft (Repetent und Dozent für Neues 

Testament am Sprachenkonvikt Berlin), Kirchenpolitik (als theologischer Leiter und später als 

Sekretär des BEK) und bischöflichem Amt. Einen Wechsel als Assistent an die Universität Zürich 

nach dem Ende seines Studiums, als das noch möglich war, nahm er bewusst nicht wahr: 

 

„Ich hatte damals das Angebot, eine Assistentenstelle in Zürich anzutreten – es existierte also auch eine reale 

Alternative. Wir [Demke und seine Ehefrau Christine von Rohden, d. Vf.] haben uns gesagt: Nein, wir machen es 

nicht. Das hat uns später geholfen, weil man immer sagen konnte: Du hast es ja gewollt, du bist nicht nur ein Opfer, 

du bist auch willentlich so dumm gewesen. Das hat doch vieles erleichtert. Für meine Kollegen, die das damals nur als 

Schicksal erlebt haben, war es viel schwieriger, damit zurechtzukommen.“38 

 

Demke erinnert sich an sein Studium in Berlin als Raum geistiger und geistlicher Freiheit:  

 

An der Humboldt-Universität war ich eingeschrieben, und in Zehlendorf habe ich die Rosinen ausgesucht. 

Wenn da ein Gastprofessor erschien, fuhr man nach Zehlendorf raus. Und Philosophie habe ich an der 

Freien Universität [gegründet 1948 im Kalten Krieg als Alternative gegen die unter sowjetischen Einfluss 

stehende Humboldt-Universität und als Ort der Freiheit der Wissenschaft, d. Vf.] gehört, bei allem, was 

Rang und Namen hatte.39 

 

 

2. 2 Das kirchenpolitische Doppelereignis vom Juni 1953 

 

Der Juni 1953 ist für das Herausbilden kirchenpolitischer Narrative, die ihre Deutungs- und 

Wirkmächtigkeit bis in der späten 1980er Jahre entfaltet haben, entscheidend. Es sind zwei 

Ereignisse in unmittelbarer Folge. Da ist zum einen das scheinbare Ende des Kirchenkampfes der 

Jahre 1952/53.40 Ziel der SED war es, die Kirche aus den öffentlichen Bereichen der Bildung und 

der diakonischen Arbeit zu entfernen und kirchliches Leben auf den innerlichen Ritus zu 

beschränken. Kurzeitig wurden die Kampagnen gegen die „Junge Gemeinde“, die Evangelischen 

Studentengemeinden (ESG) und die Diakonie eingestellt. Relegationen von Oberschülerinnen und 

Studenten wurden teilweise rückgängig gemacht, Verhaftete entlassen und beschlagnahmtes 

                                                           
37  H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 28), 466. 
38  Ebda., 592. 
39  Ebda., 592.  
40  Vgl. E. Ueberschär, Gemeinde (wie Anm. 23). 



111 

Eigentum der Diakonie zurückgegeben. Aufgrund des Einspruchs der Sowjetunion, die aus 

pragmatischen Gründen einen weiteren Unruheherd neben den ökonomisch, sozialen und 

politisch geprägten Verwerfungen befürchtete, wurden die meisten Zwangsmaßnahmen vorerst 

durch die SED zurückgenommen.  

 Für das Entstehen eines kirchenpolitischen Narrativs innerhalb der evangelischen Kirche war 

stattdessen eine andere Deutung der Ereignisse entscheidend, nämlich dass vertrauliche 

Verhandlungen mit dem kirchenfeindlich gesinnten Staat zum Erfolg geführt hätten. Am 10. Juni 

1953 trafen sich auf Einladung des Ministerpräsidenten Otto Grotewohl die Bischöfe der östlichen 

Landeskirchen zu einem Gespräch. Ein wirklicher Dialog fand nicht statt. Grotewohl verkündete 

den „Neuen Kurs“ der SED und die damit verbundenen Rücknahmen kirchenfeindlicher 

Maßnahmen. Die Kirchen verbuchten dies zunächst als einen Erfolg. An dieser Einschätzung 

änderte sich auch nichts, als bereits im Frühjahr 1954 die SED mit ihrem Machtapparat wieder 

zum Angriff gegen die Kirchen überging.  

 

Die Autorität des Staates als höchste Autorität im Staatsgebiet in allen politischen, wirtschaftlichen und kulturellen 

Fragen gilt auch für diejenigen Menschen, die den Religionsgemeinschaften angehören, einschließlich ihrer Bischöfe, 

Pfarrer u. a.41, 

 

heißt es im Protokoll der Sitzung des Politbüros der SED vom 14. März 1954. Eine unverhohlene 

Drohung an die Kirchen. Ziel der Kirchenpolitik der SED blieb es, das kirchliche Leben möglichst 

aus dem öffentlichen Leben fernzuhalten. Im sozialistischen Bildungswesen wurde seitens des 

SED-Staates schnell wieder mit Härte gegen christliche Überzeugungen vorgegangen und die 

Auseinandersetzungen zwischen Jugendweihe42 und Konfirmation folgten bald. Ausgetragen 

wurde dieser Konflikt auf dem Rücken der Schwächsten, die Kinder. Der von den evangelischen 

Kirchen geführte Kampf für die Konfirmation und gegen die staatliche Jugendweihe wurde 

letztlich von den Kirchen verloren. Zu groß war der Anpassungsdruck für die Heranwachsenden 

und ihre Familien. In der Gleichsetzung des Bekenntnischarakters der Jugendweihe mit dem der 

Konfirmation durch die Kirchen selbst, haben diese die Jugendweihe mit aufgewertet. Wäre es 

nicht sinnvoller gewesen, diesen Akt der öffentlichen Loyalitätsbekundung zum SED-Staat einfach 

ins Leere laufen zu lassen, wie die unzähligen Schulappelle mit ihren „Bekenntnissen“ zum 

sozialistischen Staat? 

 Der am 10./11. Juni 1953 verkündete sogenannte Neue Kurs der SED brachte für die 

kommunistischen Machthaber nicht die erhoffte Entlastung. Arbeiter gingen nicht nur in 

Ostberlin, sondern in der ganzen DDR auf die Straße und forderten neben sozialen und 

ökonomischen Veränderungen auch Freiheitsrechte und die deutsche Wiedervereinigung ein. Der 

Aufstand vom 17. Juni 1953 wurde mit Hilfe sowjetischer Panzer niedergeschlagen. Repressionen 

und Verhaftungen waren die Folge. Diese Niederlage ist das zweite Narrativ des Juni 1953. 

 Zudem ging der Aderlass durch die Emigration vieler Ostdeutscher in die Bundesrepublik 

weiter und betraf im Kern auch den Protestantismus in diesem Teil Deutschland. Viel stärker als 

die römisch-katholische Kirche sind die evangelischen Kirchen in ihrem kirchlichen 

                                                           
41  Zitiert nach: Meier, Andreas: Jugendweihe – JugendFEIER. Ein deutsches nostalgisches Fest vor und nach 1990, 

München 1998, 268. 
42  Vgl. u. a. A. Meier, Jugendweihe, (wie Anm. 41); Ueberschär, Ellen (Hg.): Jugendweihe – Ein Ritual im Wandel der 

politischen Systeme (Schriftenreihe des Instituts für vergleichende Staat-Kirche-Forschung, 15), Berlin 2004.  



112 

Grundverständnis und im alltäglichen kirchlichen Leben auf Milieus wie das Bürgertum und die 

Bauernschaft angewiesen. Von diesem Verlust erholte sich der ostdeutsche Protestantismus auch 

nach 1990 nicht mehr. 

 Beide Ereignisse des Juni 1953 verwoben sich nun zu einer deutenden kirchenpolitischen 

Erzählung. Sie lautete: Verhandlungen im Vertraulichen mit dem SED-Staat erleichtern das Leben 

der Kirche und entschärfen die Konflikt; offener Widerstand auf der Straße wird niedergeschlagen. 

Diese „Lehre“ prägte das kirchenpolitische Agieren vieler Verantwortungsträger in der 

evangelischen Kirche bis in die 1980er Jahre, obwohl die politische Situation nun eine ganz andere 

und nicht mehr poststalinistische war. Die Generation, die als Theologiestudenten wie Horst 

Gienke, als Abiturienten wie Christoph Demke oder als Schüler wie Christoph Stier, diese 

Auseinandersetzungen als Betroffene direkt erlebten, traten mit dem Entstehen dieses doppelten 

Narrativs in den kirchlichen Dienst ein. Richard Schröder beschrieb diese (zweite) 

Generationenerfahrung auf der EKD-Synode 1992 so:  

 

Die Überlebensstrategie hieß jetzt: Wir müssen hinnehmen, was sich nicht ändern läßt, und uns unter den gegebenen 

Verhältnissen einrichten, da eine weltpolitische Veränderung nicht zu erwarten ist; Verbesserung des Verhältnisses 

zwischen Staat und Kirche mit der Hoffnung auf eine Verbesserung des Sozialismus, aber ja nicht den Bogen 

überspannen, denn wir wissen, wenn es um die Machtfrage geht, lassen die Kommunisten am Ende immer die Panzer 

rollen.43 

 

In persönlichen Rückblicken wird das Jahr 1953 sowohl bei Horst Gienke wie auch bei Christoph 

Demke immer wieder als entscheidend für das Herausbilden einer eigenen kirchenpolitischen 

Position genannt. In seiner radikalen Ablehnung der Frieden- und Menschenrechtsgruppen der 

1980er Jahre unter dem Dach der Kirche, die mit ihren Anliegen die Öffentlichkeit suchten, sagte 

er 1997:  

 

Aber landesweit betrachtet [im Unterschied zur Situation in der Landeskirche in Greifswald, d. Vf.] wurde dann immer 

mehr die öffentliche Aktion gesucht, die eben die politische Willensbildung korrigieren wollte. Das konnte ich nicht 

für gut halten. Es widersprach gewissensmäßig meiner ganzen menschlichen und geistlichen Einsicht, meinem Wesen 

und meiner Erfahrungen. Ich hatte erlebt, daß Wandlungen durch Gespräche, durch Vertrauen und Güte 

zustandekommen und nicht durch Aggressionen der Straße. Das war ein Graben, der für mich nicht zu überbrücken 

war.44 

 

Auf die Frage, welche politischen Ereignisse Bischof Demke in seinem Leben besonders prägten, 

nannte er 1995 neben dem Kriegsende sofort das Jahr 1953:  

 

Wichtig war dann auch die Zeit nach Stalins Tod um den 17. Juni 1953 mit dem Neuen Kurs. […] Diese Zeit, seit dem 

10./11. Juni, dem Beginn des Neuen Kurses, bis zum 17. Juni war sehr einprägsam.45 

 

                                                           
43  Kirche im geteilten Deutschland (wie Anm. 33), 20. 
44  H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 28), 491. 
45  Ebda., 589. 



113 

Nach dem 17. Juni 1953 war Angst das vorherrschende Gefühl.46 Zugleich bekam Christoph 

Demke 1953 die Zulassung zum Theologiestudium, was er als Ergebnis den Neuen Kurses 

interpretierte. Also eine ambivalente Lage. Durch seine Fähigkeit der kritischen Selbstreflexion 

führte dies bei Demke im Unterschied zu Horst Gienke nicht zu einer generellen Abwehr der 

oppositionellen Gruppen in seiner kirchlichen Leitungsverantwortung in den späteren Jahren, wohl 

aber zu einer abwägenden bis pragmatischen Haltung. Im Interview im Jahr 1995 schildert Demke 

einen Streit an seiner Schule in den 1950er Jahren, ob man als Chormitglied auf Anweisung der 

Schulleitung bei besonderen Auftritten das FDJ-Hemd aus pragmatischen Gründen einfach tragen 

soll oder es bekenntnishaft verweigern muss. Demke war davon nicht betroffen, weil er kein 

Schulchor-Mitglied war, aber im Rückblick sagte er: „[...] aber ich nehme an, ich hätte zu den 

Pragmatikern gehört.“47  

 Christoph Stier erlebte die Auseinandersetzungen des Jahres 1953 zwischen Hoffnung auf 

Veränderung und dem Niederschlagen der Freiheitsbewegung an der Schule. Diese Erfahrungen 

und der neue Repressionskurs des SED-Staates desillusionierten ihn. In theologischer Klarheit 

begegnete er allen staatlichen Beeinflussungsversuchen mit der gebotenen Skepsis und 

innerkirchlichen Transparenz. 

 

 

2. 3 Die Gründung des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR 

und die Formel einer „Kirche im Sozialismus“ 

 

An der Gründung des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR im Jahr 1969 waren auf 

Grund ihres Alters weder Horst Gienke noch Christoph Demke oder Christoph Stier in leitender 

Position beteiligt. 

 Gienke wurde im März 1972 zum Bischof der Evangelischen Landeskirche Greifswald48 

gewählt. Vorher war er für wenige Monate Landessuperintendent der Evangelisch-Lutherische 

Landeskirche Mecklenburgs in Schwerin (ELLKM). In seinen 1996 veröffentlichten 

Erinnerungen49 stellt er dieses Kapitel unter die Überschrift „Eine schmerzhafte Geburt – der 

Bund“50. Vorausgegangen waren die harten Debatten in der Landessynode der ELLKM um die 

Entscheidung, eine eigenständige VELKDDR zu gründen. Gienke stimmte in der Synode dem 

nicht zu, wurde aber trotz oder wegen seiner Minderheitenposition in die neue Synode des BEK 

gewählt. So beschreibt er dies in seinen Erinnerungen.51 Interessant für das weitere Agieren von 

Horst Gienke, vor allem dann als Bischof, sind seine später formulierten Schlussfolgerungen im 

Blick auf kirchenleitendes Handeln:  

 

                                                           
46  Ebda., 591. 
47  Ebda., 601. 
48  1968 musste die Pommersche Evangelische Kirche auf Druck des SED-Staates den Terminus „Pommern“ aus 

ihrem Namen streichen. Dieser wurde durch die Ortsbezeichnung der Kirchenleitung, des Bischofsitzes und des 
Konsistoriums in Greifswald ersetzt. 1990 wurde per Synodenbeschluss der ursprüngliche Namen wieder 
angenommen.  

49  H. Gienke, Dome (wie Anm. 32). 
50  Ebda., 220. 
51  Ebda., 223. 



114 

Die Erfahrungen jener Tage haben freilich langfristig meine theologischen Überzeugungen über die Funktion der 

Synoden in den evangelischen Kirchen erheblich verändert. Die Spielregeln einer Synode können für die Gemeinschaft 

von Brüdern und Schwestern in der einen Kirche Jesu Christi ein gefährliches Instrumentarium werden. […] Das 

Plenum der Landessynode war und ist der falsche Platz für ein solches Ringen um den rechten Weg der Kirche. […] 

Weil Jesus Christus der Herr der Kirche ist, können Synoden nicht nach demokratischen Mehrheitsregeln entscheiden, 

was richtig und was falsch, was gut und was schlecht für die Nachfolge Jesu ist.52  

 

Letztlich bejahte Gienke die Gründung des BEK als volksmissionarische Chance:  

 

Mit der Gründung des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR begann nicht nur kirchen- und 

staatskirchenrechtlich ein Neuanfang. Einem neuen theologischen und seelsorgerlichen Aufbruch waren die Türen 

geöffnet. Das überzeugte mich schneller, als ich erwartet hatte. Plötzlich lag die Gesellschaft, die man immer nur als 

feindliche Gegenmacht erlebt und behandelt hatte, als weites Feld für den Dienst der Kirchen vor dem geistigen 

Auge.53  

 

Eine Einschätzung, die die vielen Nöte der Christen und Gemeinden im Land ausblendete und 

Staat und Gesellschaft verwechselte. Gienke wurde dann aus der Mitte der Bundessynode bereits 

auf deren konstituierenden Sitzung im Herbst 1969 als synodales Mitglied in die Konferenz der 

Kirchenleitungen (KKL) des BEK gewählt. Dieses Mandat hatte er bis 1989 inne. 

 Christoph Demke war in der Zeit der Gründung des BEK als Dozent für Neues Testament am 

Sprachenkonvikt in Ostberlin tätig. Über diese Zeit 1968/69 sprach er rückblickend 1995: 

 

Außer der Teilung Deutschlands haben uns die politischen Dinge wenig tangiert. Ich meine, Jüngel, Hermisson, 

Wallmann [Kommilitone in Berlin, d. Vf.] sind alle drei in den Westen gegangen, zu ganz verschiedenen Zeiten und 

aus verschiedenen Gründen. Insofern war das ein ständiges Thema. Was mir damals nicht aufgefallen ist, was ich im 

Rückblick sagen muß: Die Fragen der kirchenpolitischen Entwicklung haben mich überhaupt nicht interessiert. Das 

war ganz weit weg.54 

 

Dies änderte sich dann mit seiner neuen Funktion im Sekretariat des BEK radikal. 

 Christoph Stier war Ende der 1960er Jahre Vikar bzw. wissenschaftlicher Assistent im Fach 

„Praktische Theologie“ an der Universität Rostock und ab 1970 im Pfarramt im Rostocker 

Neubaugebiet Lütten-Klein. Er befand sich damit im Unterschied zu Horst Gienke und Christoph 

Demke kirchlich und beruflich in einer Phase des Übergangs. Die theologische Reflexion und die 

Praxis der Gemeindeaufbauarbeit in einem säkularisierten Stadtteil bestimmten in dieser Zeit sein 

Denken und Wirken. Dem 1971 auf der Eisenacher Tagung Synode des BEK vom Vorsitzenden 

der KKL, dem Berliner Bischof Albrecht Schönherr, wieder aufgenommene Begriff einer „Kirche 

im Sozialismus“ (ursprünglich vom Bischof der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche 

Thüringen, Moritz Mitzenheim, stammend) setzte der damalige Landesbischof der ELLKM, 

Heinrich Rathke, im Hauptreferat des Synodentagung das Leitbild einer „Kirche für andere“ 

                                                           
52  Ebda., 224f. 
53  Ebda., 227. 
54  H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 27), 608. 



115 

entgegen.55 Dabei knüpfte er an die Theologie Dietrich Bonhoeffers an und setzte diese in 

Beziehung zu einer Kirche im realexistierenden Sozialismus. Christoph Stier orientierte sich in 

seiner kirchlichen Arbeit in der sozialistisch geprägten Stadt und später auch als Bischof an diesem, 

eng mit der Person Heinrich Rathkes verknüpften, Leitbild kirchlicher Existenz. In einem 

Gespräch mit der Historikerin Rahel Frank formuliert es Christoph Stier 2001 so:  

 

Rathke war mir immer ein Vorbild. […] Heinrich Rathke hat mich in vielen Phasen meines Lebens begleitet, wir 

kannten uns sehr lange. Das begann mit meinem Wechsel von der Universität ins Pfarramt, auch über den Wechsel in 

die Aufgaben eines Pastors für Akademiearbeit und Weiterbildung und über die Fragen der Kandidatur zum 

Bischofsamt habe ich mit Heinrich Rathke gesprochen. […] Ich sah seine Gaben und Möglichkeiten, aber es wäre eine 

Illusion gewesen, dies weiterführen zu wollen. Ich habe versucht, zu verwirklichen, was mir möglich war, aber immer 

in einer konkreten Situation, ohne programmatische Vorausschau.56  

 

Diese Konkretion, verbunden mit dem sensiblen Wahrnehmen der jeweiligen Situation einerseits 

und der gründlichen theologischen Reflexion andererseits zeichnete das Handeln von Christoph 

Stier aus und machte ihn skeptisch gegen ideologische Vereinfachungen. 

 

 

2. 4 Schwindende Volkskirche und der umstrittene Charakter  

der Staat-Kirche-Gespräche zu DDR-Zeiten 

 

Alle drei Geistlichen, Horst Gienke, Christoph Demke und Christoph Stier, suchten in je eigener 

Weise in ihrem Dienst Menschen angesichts der zunehmenden Gleichgültigkeit vieler Menschen 

gegenüber dem christlichen Glauben und dem Leben der Kirche wieder und neu für Beides zu 

gewinnen. Gienke agierte dabei stärker von der Bewahrung volkskirchlicher57 Strukturen und vor 

allem seiner Erfahrungen als junger Dorfpastor in Blankenhagen her. Bei Stier waren es eher die 

städtischen Erfahrungen in den Neubaugebieten und die ethischen Diskurse in der 

Akademiearbeit. Demke wiederum war geprägt von der Dozententätigkeit an der Kirchlichen 

Hochschule (Sprachenkonvikt) und der theologischen Arbeit beim BEK. Drei Zugänge, 

volkskirchlich und missionarisch, soziologisch und zuhörend, wissenschaftlich und 

programmatisch, die sich bei allen drei Bischöfen fanden, aber mit jeweiligen deutlichen 

Schwerpunktsetzungen zu unterschiedlichen Einstellungen führten. 

 Diese Unterschiede zeigten dann auch in der daraus resultierenden Praxis ihrer Staat-Kirche-

Gespräche, sowohl im Charakter wie auch in der nachträglichen Reflexion darüber. Für Horst 

Gienke waren diese Gespräche mit staatlichen Stellen Gelegenheiten, missionarisch tätig zu sein. 

                                                           
55  Vgl. Rathke, Heinrich: Kirche für andere – Zeugnis und Dienst der Gemeinde, in: Kirche als Lerngemeinschaft. 

Dokumente aus der Arbeit des Bundes der Evangelischen Kirche in der DDR, Berlin (Ost) 1981, 173–184; vgl. 
auch: ders.: „Wohin sollen wir gehen?“. Der Weg der Evangelischen Kirche in Mecklenburg im 20. Jahrhundert. 
Erinnerungen eines Pastors und Bischofs und die Kämpfe mit dem Staat, Kiel 2014, 126–229; ders.: Im Blickpunkt: 
Gemeinde heute und morgen, Berlin 1979, 55–64. 

56  Gespräch am 16. Januar 2001, in: R. Frank: „Realer“ (wie Anm. 32), 107.  
57  Vgl. in diesem Zusammenhang auch: Brunner, Benedikt: Ostdeutsche Avantgarde? Der lange Abschied von der 

„Volkskirche“ in Ost- und Westdeutschland (1945–1969), in: MKiZ 10 (2016), 11–43. 



116 

So formulierte er 1997 im Rückblick: „Wir [sic] entdeckten, daß es eine Chance gab, Menschen 

wirklich zu erreichen und nicht nur Forderungen zu stellen.“58 Und weiter:  

 

Es ging [in den Staat-Kirche-Gesprächen, d. Vf.] um die Belange der Kirche in ihren geistlichen Auswirkungen, nicht 

um eine politische Aufgabe. Diese Gespräche bleiben für mich etwas Schönes, das ich als Geschenk Gottes in diesen 

Zeiten ansehe. Vielleicht habe ich tatsächlich eine bestimmte Gabe, im Gespräch Aversionen von Menschen zu 

überwinden, eine menschliche Basis aufzubauen, auch eine Gefühlsebene zu berühren, die über das, was rein 

intellektuell der Auftrag der Gesprächspartner war, hinwegzusehen vermochte.59  

 

Zugleich wurden von Gienke diese Gespräche und die Gesprächspartner seitens des SED-

Machtapparates ideologisch gerechtfertigt:  

 

[…] daß es unter den Menschen, die für diesen Staat Verantwortung trugen, durchaus ernstzunehmende Leute gab, 

die von ihrem ganzen Lebensweg und ihrer Persönlichkeit her Gutes wollten. […] Ich habe die DDR nie für einen 

idealen Staat gehalten, aber ich habe auch die westlichen Demokratien nie für ideale Staaten gehalten, sondern deren 

Schwächen durchaus gesehen. Ich hatte die Vorstellung, daß nach dem, was in den zwanziger und dreißiger Jahren in 

Deutschland gewesen war, ein kommunistisches Experiment notwendig sei. Wir [sic!] mußten das einmal probieren, 

und wer anders sollte es probieren als die deutschen Kommunisten. […] Es war ein notwendiges Experiment.60  

 

Gienke unterschied hier nicht zwischen einem Rechtsstaat und einer Diktatur. Die Belange der 

Opfer, die rechtlos dem SED-Machtapparat ausgesetzt waren, spielten in den Kirche-Staat-

Gesprächen so nur eine untergeordnete Rolle. 

 Wie anders redete Christoph Stier über diese Gespräche. Auf der 3. Tagung der 8. Synode der 

EKD im November 1992 in Suhl (Stier war Mitglied des Rates der EKD) war die Kirche im 

geteilten Deutschland das inhaltliche Schwerpunktthema. Stier blickt mit folgenden selbstkritischen 

Worten auf die Staat-Kirche-Gespräche zurück:  

 

In den Protokollen über Gespräche zwischen Staat und Kirche, also z. B. mit dem Staatssekretär für Kirchenfragen, 

mit den Räten der Bezirke und Kreise, finden sich auch Sätze, die rückschauend besser nie gesprochen worden wären. 

Die kirchlichen Gesprächspartner von damals werden sie mit Scham lesen, wenn sie denn so gesagt worden sind. Sie 

werden zugleich deutlicher erkennen, was ungesagt geblieben ist und was hätte gesagt werden sollen.61 

 

Stier hatte von seinem Amtsvorgänger als Landesbischof folgende Grundsätze übernommen. Für 

sich formulierte sie Stier so:  

 

Der Grundsatz war: Unterscheide die Ebenen. Der zweite Grundsatz war: Gehe niemals allein zu den Gesprächen. 

Ganz wichtig war mir, dass wir uns gegenseitig informieren und unser Verhalten koordinieren. Wir wollten nicht 

                                                           
58  H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 28), 472. 
59  Ebda., 474. 
60  Ebda., 484 
61  Kirche im geteilten Deutschland (wie Anm. 33), 71.  



117 

Opposition sein, sondern Position beziehen. Wir wollten keine Abhängigkeiten eingehen, um uns Privilegien zu 

sichern, sondern wollten Unabhängigkeit und damit die Trennung von Staat und Kirche. Wir wollten keine 

Konfrontation, sondern das Gespräch, aber immer innerhalb überschaubarer Verabredungen. Es gab auch sensible 

[…] Bereiche, von denen wir wussten, dass der Staat die Kirche hier sehr genau beobachtete und wir entsprechend gut 

vorbereitet in die Gespräche gehen mussten.62 

 

Kontakte mit den staatlichen Stellen wurden von Christoph Demke ebenfalls im Unterschied zu 

Horst Gienke nicht missionarisch überhöht, sondern als notwendiges Übel wahrgenommen. Über 

Gespräche mit Vertretern des SED-Staates sagte Demke:  

 

Ich wollte weder bekehren noch denen die Wahrheit beibringen, sondern ich wollte erreichen, daß wir einen 

Kirchentag durchführen können.63  

 

Hier kommt wieder der „Pragmatiker“ Demke zu Wort. Zudem reflektiert Demke auch die 

Gefährdungen in den Kirche-Staat-Gespräche, in denen die Verantwortlichen seitens der Kirche 

etwas für die Menschen in der DDR (sowohl Kirchenmitglieder als auch Nichtmitglieder) erreichen 

wollten:  

 

Das war ja einer der größten Anpassungsmechanismen in der DDR, daß man etwas tat und von dem man eigentlich 

überzeugt war, daß nicht ganz richtig ist. Aber man erklärte es trotzdem für gut, denn man tat es ja für andere.64 

 

Horst Gienke verkannte das Machtgefälle und den Charakter der Staat-Kirche-Gespräche, wenn 

er diese in gutem Glauben für eine missionarische Chance ansah. Für Christoph Demke und 

Christoph Stier waren es unter bestimmten Umständen notwendige Möglichkeiten, kirchliche 

Anliegen um der Menschen willen zur Sprache zu bringen. Dies verlangte neben der guten 

Vorbereitung, der im Kollegium geteilten Verantwortung und auch die theologische Reflexion 

darüber, welchen Preis die Kirche dabei bereit war, zu zahlen.  

 

 

2. 5 Der Streit um die oppositionellen Gruppen in der Kirche 

 

Im Verhältnis zu den oppositionellen Gruppen in und unter dem Dach der Kirche wurden diese 

Aspekte im Staat-Kirche-Verhältnis besonders bedeutsam. Hier gibt es trotz des gemeinsamen 

Erfahrungshorizontes der drei leitenden Geistlichen in der Praxis zu DDR-Zeiten sowie in der 

nachträglichen Reflexion darüber in den 1990er Jahren Unterschiede, im Blick auf die Bischöfe 

Gienke und Stier sogar Gegensätze. 

 Für Bischof Horst Gienke störten die auf öffentliche Wahrnehmung zielende Aktivitäten der 

oppositionellen Frieden-, Umwelt- und Menschenrechtsgruppen unter dem Dach der 

                                                           
62  Interview mit Rahel Frank am 16. Januar 2001, in: R. Frank, „Realer“ (wie Anm. 32), 107f. 
63  H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 28), 611. 
64  Ebda, 613., 



118 

evangelischen Kirche nicht nur das Kirche-Staat-Verhältnis, sondern auch den innerkirchlichen 

Frieden. Die Art, ihre Anliegen zur Sprache zu bringen, machten für Gienke sie, die westlichen 

Medien und die DDR-Kirchenzeitungen zu den eigentlichen Gegnern der Kirche. In seiner 

Ablehnung scheut er noch im Jahr 1997 nicht, Termini aus der SED-Propaganda wie die Rede von 

den „Drahtziehern“, oder der Ausgrenzung wie „entartet“, zu benutzen.  

 

Man muß auch nicht allein der DDR die Schuld für dieses Zerbrechen des Vertrauens zwischen Staat und Kirche 

geben. Die Aktivitäten der kirchlichen Gruppen innerhalb der Kirchen, die ja durch westliche Medien mehr und mehr 

das Image der Kirche bestimmten, waren mit dem, womit wir im Worte standen [gegenüber dem Staat, d. Vf.] nicht 

in Einklang zu bringen. Ich kann es nicht als einen Ruhmesweg der Kirchen in der DDR sehen. Wir haben uns mehr 

und mehr von dem abdrängen lassen, was wir zugesagt hatten. […] Das [die Aktivitäten dieser Gruppen] mußte doch 

zunehmend von der staatlichen Seite als Aggression verstanden werden. Mit dieser Haltung konnte ich mich nicht 

einverstanden erklären. Ich hätte da noch früher und noch intensiver einschreiten sollen. […] Da waren die großen 

Drahtzieher, die jene Gruppen kirchenpolitisch gemanagt haben, am Werk. […] Selbst der ganze ökumenische Prozeß 

für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung wurde nach meinem Eindruck mehr und mehr zu einem 

politischen Aktionsprogramm, das dadurch entartete. […] Meines Erachtens hat dieser politische Weg die Kirchen der 

Bevölkerung und der Öffentlichkeit entfremdet.“65  

 

Für Gienke waren die Gruppen nicht die Schwachen oder die Opfer im SED-Staat, sondern die, 

die keine Unterstützung seitens der Kirche brauchten oder verdienten. Zugleich sah er die 

vorrangige Option der Kirche für die Entrechteten skeptisch:  

 

Die theologische Wille, „Kirche für andere“ zu sein, der seit Beginn des gemeinsamen Weges im Bund der 

Evangelischen Kirchen eine wichtige Rolle spielte, wurde immer stärker als einseitige Option für die Schwachen und 

Entrechteten verstanden und verlor seinen Impuls, Kirche für alle zu sein.66 

 

Ganz anders Christoph Stier auf der Synode der EKD 1992 in Suhl: 

 

Mit Wolf Krötke halte ich daran fest, daß es kein Reden im Blick auf diesen Geheimdienst [gemeint ist das MfS., d. 

Vf.] geben darf, das die Seite der Opfer, der Bedrängten, der Geängstigten, der Mißbrauchten, der Getäuschten und 

der Zersetzten – so ja die interne Stasi-Sprache – auch nur einen Augenblick außer acht ließe. Die Staatsicherheit war 

kein Partner. Ich spreche für mich persönlich. Im Gegenzug höre ich die Frage an mich: Wo habe ich denn gelebt? 

Meine Antwort lautet: in der damaligen DDR. Es gab, wie sich zumindest im nachhinein deutlicher herausstellt, 

unterschiedliche Haltungen und Einstellungen. Unsere Kirchenleitung lehnte bereits Gespräche mit Parteien ab.67 

 

Bischof Demke reflektiert im Gespräch im Februar 1995, dass über diese unterschiedlichen 

Haltungen und Einstellungen in der DDR-Zeit weder politisch noch gesellschaftsanalytisch 

diskutiert und gestritten wurde:  

                                                           
65  Ebda., 488, 491ff. 
66  H. Gienke, Dome (wie Anm. 32), 417. 
67  Kirche im geteilten Deutschland (wie Anm. 33), 71. 



119 

 

Mir war jedenfalls [in der DDR-Zeit, d. Vf.] vieles nicht klar. Es hat ja in den Kirchenleitungen, das muß man so sagen, 

eigentlich keine politischen Diskussionen gegeben. Es hat politische Einschränkungen gegeben. Der eine hatte 

irgendwas im Hinterkopf, und der andere hatte irgendwas im Hinterkopf, und man merkte, daß beide die Lage ein 

bißchen anders einschätzten. Aber daß man gesagt hätte, Leute, wie ist denn nun die Lage, nun laßt uns doch nicht 

gleich theologisch, sondern einmal politisch analysieren, ich entsinne mich nicht, je so etwas erlebt zu haben.68 

 

Und selbstkritisch im Blick auf die Sehnsucht nach Harmonie und die Streitvermeidung in der 

Kirche fährt Demke fort: 

 

 „[…] weil ich selber gegen mich den Verdacht hege, daß ich eigentlich einer familialen Gesellschaftsvorstellung 

aufsitze. Ich sage das kritisch und überprüfe mich ständig, weil diese Gemeinschaftsorientierung jedenfalls in der 

evangelischen Theologie mit Händen zu greifen ist.“69 

 

Im kirchlichen und kirchenpolitischen Leitungshandeln von Bischof Gienke bekommt diese, die 

Pluralität einer Gesellschaft vernachlässigende, Haltung noch eine vordemokratische Dimension. 

Als Bischof verstand er sich als wegweisendes „Familienoberhaupt“.70 In den 

Auseinandersetzungen um seine die Rolle bei der Domeinweihung in Greifswald am 11. Juni 1989, 

der Einladung des Generalssekretärs der SED und Staatsratsvorsitzenden Erich Honecker zum 

Gottesdienst, der Nichtzulassung von Bischof Gottfried Forck beim anschließenden staatlichen 

Empfang und vor allem den im SED-Zentralorgan „Neues Deutschland“ (Nr. 168, Mittwoch, 19. 

Juli 1989, Seite 1)71 veröffentlichten Briefwechsel Gienke–Honecker, in dem Gienke die 

Kirchenpresse vehement kritisierte und die SED-Zensur und die Repressalien gegen die Menschen 

in der DDR mit keinem Wort erwähnte, rückte Gienkes Amtsverständnis ins Zentrum einer 

innerkirchlichen Debatte.72 Diese Ereignisse, die vom Frühsommer 1989 über das 

Misstrauensvotum der Landessynode am 5. November 1989 bis zur erzwungenen Bitte des 

Bischofs um Versetzung in den Ruhestand (also dem Rücktritt des Bischofs) zum 30. November 

1989 am 13. November 1989 auf der Sitzung der Kirchenleitung73 führten, wären eine eigene 

Erörterung wert, die aber den Umfang dieses Aufsatzes sprengen würden.74 Für Host Gienke war 

es in seiner Rückschau ein „Dornenvoller Abschied“.75 Über sich selbst als Amtsträger zunächst in 

der dritten Person schreibend reflektiert er die Eigenverantwortung im ordinierten Amt: 

 

Jetzt wurde der Leitungsstil des Bischofs und seine Auffassung von Eigenverantwortung in Frage gestellt. […] Hatte 

ich wirklich einen autoritären Leitungsstil? In der Tat wußte ich meistens, was ich wollte und machte daraus auch 

                                                           
68  H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 28), 616. 
69  Ebda., 618. 
70  Vgl. die Ausführungen und Zitate in Kapitel 2. 3. 
71  Faksimile-Abdruck der Druckfassung in: D. Garbe / W. Nixdorf, Dom (wie Anm. 5), 282. 
72  Vgl. Nixdorf, Wolfgang: Zwischen Korrektur und Verweigerung – die Greifswalder Kirchenleitung und die 

Landessynode 1989, in: D. Garbe / W. Nixdorf, Dom (wie Anm. 5), 106–185.  
73  Diese hatte am 21. September 1989 Gienke noch das Vertrauen ausgesprochen. Aber bereits in der Sitzung am 21. 

Juli 1989 wurde viel Kritik an seinem Leitungsstil geübt. 
74  Zum Ganzen vgl. die Aufsätze in dem Sammelband von D. Garbe / W. Nixdorf. Dom (wie Anm. 5). Zum 

persönliche Rückblick von Horst Gienke vgl. H. Gienke, Dome (wie Anm. 32), 312–365. 
75  So die Kapitelüberschrift zum Rücktritt in seinen Lebenserinnerungen, ebda., 349. 



120 

keinen Hehl, weil ich der Überzeugung war, den Brüdern und Schwestern es schuldig zu sein, ihnen meine Sicht der 

Dinge nicht vorzuenthalten.76  

 

Eine andere Sichtweise findet sich in den persönlichen Niederschriften von Mitgliedern der 

Greifswalder Kirchenleitung über das Gespräch mit Gienke auf der Kirchenleitungssitzung am 21. 

Juli 1989 kurz nach der Veröffentlichung des Briefwechsels Gienke–Honecker. Seitens Günter 

Haufe heißt es: 

 

Hauptproblem: Das fehlende brüderliche Miteinander Gienkes in Sachen Beratung. Kann die Kirchenleitung noch die 

Handlungsweise des Bischofs mittragen? Nein!77  

 

Propst Friedrich Harder wird noch deutlicher: Gienke verteidigt sich, er habe keinen Alleingang 

praktiziert,  

 

[…] sondern Verantwortung wahrgenommen, für etwas, wofür ich die Verantwortung übernommen hatte […] Ich 

kann nicht, wenn Gott fragt, sagen, ich habe es nicht getan, weil die anderen es nicht wollten. (Er tut sowieso nur das, 

was er selber will).78  

 

 

2. 6 Die Herausforderungen der staatlichen und kirchlichen Wiedervereinigung 

 

Fünf Herausforderungen bestimmten die Debatten im Zusammenhang der staatlichen und 

kirchlichen Wiedervereinigung und damit den Umgang mit dem theologischen und 

kirchenpolitischen Erbe der Kirchen des BEK. Christoph Stier war als Landesbischof und zugleich 

als EKD-Ratsmitglied in doppelter Funktion und somit in besonderer Weise beteiligt. Christoph 

Demke begleitete als Bischof der KPS diesen Transformationsprozess. Horst Gienke war im 

vorzeitigen Ruhestand und in seinen öffentlichen Beiträgen verband sich die Reflexion zum 

kirchenpolitischen Geschehen stark mit der Rechtfertigung seiner Entscheidungen zu DDR-

Zeiten. Die fünf Themenfelder waren erstens die prinzipiellen Folgen für das Kirche-Staat-

Verhältnis beim Übergang von einer Parteien-Diktatur in einen demokratischen Rechtssaat, 

zweitens die Gestaltung des Religionsunterrichts unter den Bedingungen der Unterscheidung von 

Staat und Kirche sowie im Miteinander der Kirche mit einem religionsfreundlichen Staat, drittens 

die friedensethischen Debatten um die organisatorische und inhaltliche Gestaltung der Seelsorge 

an Soldaten, viertens der Umgang mit den sozialen Verwerfungen angesichts des ökonomischen 

desaströsen Erbes der DDR und der Probleme im Transformationsprozess in der Wirtschaft und 

Landwirtschaft in den östlichen Bundesländern sowie fünftens die Aufarbeitung der SED-Diktatur 

und des MfS.79 Die innerkirchliche und außerkirchliche Auseinandersetzung über die MfS-

                                                           
76  Ebda., 354, 356. 
77  Privatarchiv Haufe; zitiert nach: W. Nixdorf, Korrektur (wie Anm. 5), 130. 
78  Privatarchiv Propst F. Harder; zitiert nach: ebda., 130. 
79  Dazu kam, dass vor allem die Synoden damit beschäftigt waren, eine Vielzahl von Kirchengesetzen, die um der 

Angleichung zwischen Ost und West erarbeitet und verabschiedet werden mussten. Dazu die organisatorische 
Neugestaltung der Diakonie sowie im Bereich des Luthertums die Wiederbelebung der VELKDDR. 



121 

Kontakte Gienkes, die Gienke auch in den 1990 Jahren noch unter der Überschrift „Gespräche – 

trotz allem mit allen“ rechtfertigte80, sind eines eigenen Aufsatzes würdig81. Aber der eigentliche 

Streit um das Wirken von Bischof Gienke, der immer noch die innerkirchliche Situation im 

Sprengel Mecklenburg und Pommern geführt wird, bezieht sich mit Recht nicht allein auf die Frage 

„IM“ und MfS-Kontakte, sondern auf den grundlegenden Charakter seiner Gespräche mit 

Vertretern des SED-Staates. 

 In seinen Lebenserinnerung verbanden sich bei Horst Gienke seine Beobachtungen zum Weg 

der Kirchen im vereinigten Deutschland mit der Aufforderung, missionarische Kirche zu sein. Er 

blieb über den Epochenbruch 1989/90 hinaus seiner theologischen Schwerpunktsetzung treu. 

Christoph Demke bedauert die hohe Geschwindigkeit bei der kirchlichen Wiedervereinigung. Er 

hätte es z. B. besser gefunden, wenn der BEK als Ganzes und nicht die einzelnen östlichen 

Gliedkirchen zwar gleichzeig, aber je einzeln der EKD beigetreten wären.82 Theologische 

Reflexion, pragmatische Nüchternheit und ethisch begründete Verantwortungsübernahme prägten 

sowohl bei Bischof Demke wie auch bei Landesbischof Stier ihr jeweiliges kirchenpolitisches 

Agieren nach 1990. Bereits zu Beginn des Transformationsprozesses hatte Stier in seinem Bericht 

der Kirchenleitung auf der 5. Tagung der XI. Landessynode der ELLKM im März 1990 es als  

 

Aufbruch in eine noch offene Zukunft, als endlich vollzogene Kehrtwendung weg von Verhältnissen, die uns 

jahrzehntelang aufgezwungen waren, und hin zu einem Gesellschaftsmodell, das seine individuell freiheitliche und 

ökonomische Überlegenheit anscheinend erwiesen hat83 

 

beschrieben. Zugleich mahnte er zu einem biblisch begründeten Realismus: „Wir erliegen auch 

nicht der Illusion, dass uns die Ereignisse vom Herbst 1989 dem Himmelreich näher gebracht 

hätten.“84 

 

 

3. Fazit 

 

Trotz der Prägungen durch gleiche gesellschaftliche und kirchenpolitische Narrative wie die Kriegs- 

und Nachkriegszeit und das Jahr 1953 unterschied sich das kirchenpolitische Handeln und die 

theologische Reflexion der drei Bischöfe in vielen Punkten. Sie gehörten zwar einer 

„Generationenlagerung“ im Sinne Karl Mannheims an. Diese Zugehörigkeit ergibt sich nicht aus 

der bloßen gleichen Alterskohorte (und es liegen ja über zehn Jahre zwischen den drei 

Geburtsjahrgängen), sondern vor allem aus „der Möglichkeit einer gemeinsamen Partizipation an 

‚verbindenden Ereignissen oder Erlebnisgehalten.‘“85 Es sind „tiefgreifende Prägung[en] […] durch 

                                                           
80  Vgl. H. Gienke, Dome (wie Anm. 32), 375–391. 
81  Vgl. Frank, Rahel: Einsam oder gemeinsam? Der „Greifswalder Weg und die DDR-Kirchenpolitik 1980–1989, 

Schwerin, 2. überarbeitete und erweiterte Auflage 2016, 62–71. 
82  Vgl. das Gespräch vom 24. Februar 1995, in: H. Findeis / D. Pollack, Selbstbewahrung (wie Anm. 28), 619. 
83  Landeskirchliches Archiv Schwerin (LAS), Akte 745, Bericht der Kirchenleitung. 
84  Ebda. 
85  Ziemann, Benjamin: Generationen im 20. und 21. Jahrhundert. Zur Kritik eines problembeladenen Begriffs, in: 

APuZ 52-53/2020, 5. 



122 

kollektiv geteilte Erfahrungen.“86 Von einer „Generationeneinheit“ kann aber keine Rede sein. Zu 

groß sind da die Unterschiede zwischen den drei Theologen. 

 Die Gründe für diese Unterschiede sind vielfältig. Zu nennen sind die Differenz in den 

Geburtsjahrgängen um zehn Jahre. Der Krieg und die unmittelbare Nachkriegszeit und die beiden 

Ereignisse von 1953 wurden von Horst Gienke, Christoph Demke und Christoph Stier in 

unterschiedlichen Lebenssituationen erfahren und gedeutet. Dazu kommen andere, eher 

soziologisch-biografische, Differenzen. Bei Gienke die starke Verbundenheit mit der Region 

Mecklenburg und Pommern und der Berufsbeginn im ländlichen Raum, bei Demke der 

Freiheitsraum der Wissenschaft zwischen Ost und West im noch offenen Berlin und bei Stier der 

Start im städtischen Neubaugebiet sowie die Verbundenheit mit Heinrich Rathke. Verstärkend 

wirkt sich dann das je unterschiedliche Temperament der drei Theologen aus. Dies zeigt sich bis 

in ihre Sprache hinein. Horst Gienke liebte die direkte, volkstümliche Sprache. Selbst in eher 

analytisch gemeinten Texten dominiert die Sprache der missionarischen Predigt. Christoph 

Demkes Sprache ist geprägt von der Feinsinnigkeit der Literatur und der Wissenschaft sowie der 

Diplomatie. Bei Christoph Stier überwiegen die leisen, die nachdenklichen Töne, unter denen dann 

die klaren und präzisen Aussagen über die Verstrickungen der Kirche mit der Macht umso stärker 

hervorstechen. 

 Das Jahr 2021 war das Jahr, in welchem drei leitende Geistliche der östlichen Gliedkirchen, die 

einer Generation angehörten, die ihre Laufbahn mit Studium in der DDR (bzw. SBZ) begonnen 

haben, verstarben. So stellt sich die Frage nach dem Erbe der Theologie wie auch der kirchlichen 

und kirchenpolitischen Praxis der Kirchen des BEK und dem Umgang damit im wiedervereinigten 

Deutschland und der EKD. Festzuhalten bleibt, und das zeigen die drei Lebensläufe, dass es das 

Erbe (im Singular) nicht gibt. Stattdessen blicken wir auf konkrete Entscheidungen, auf 

differenzierte theologische Reflexionen, auf Irrtümer und auf die sich unterschiedlich gestaltende 

Suche nach der Wahrheit. Manche Auseinandersetzung, wie die zwischen Christoph Stier und 

Horst Gienke, wirken bis heute nach, zumal sie nun unter dem Dach einer Landeskirchen (der 

Nordkirche) und dort innerhalb eines Sprengels (Mecklenburg-Vorpommern) ausgetragen 

werden.87 

Die Fragen und die Erkenntnisse, die sich mit den drei Bischöfen und ihren Lebensleistungen 

verbinden, sind so vielfältig und konkret wie das plurale Erbe der östlichen Gliedkirchen. Dieses 

vielfältige Erbe zu reflektieren und für die Kirche im wiedervereinigten Deutschland fruchtbar zu 

machen, ist nicht allein eine Herausforderung für die ostdeutschen Gliedkirchen der EKD, sondern 

eine Aufgabe für alle west- wie ostdeutschen Kirchen; und selbstverständlich auch für die 

Kirchliche Zeitgeschichte.88 

                                                           
86  Ebda. 
87  Dies wird in den Rezeptionen der beiden kirchenhistorischen Publikationen zum Weg der Kirchen in Mecklenburg 

und in Pommern und deren Umgang mit dem SED-Staat und dem MfS von Rahel Frank deutlich (R. Frank, 
Einsam, vgl. die erste Auflage: von Saß, Rahel: Der „Greifswalder Weg“. Die DDR-Kirchenpolitik und die 
Evangelische Landeskirche Greifswald 1980–1989, Schwerin 1998 und dies.: „Realer“ [wie Anm. 32]). 

88  Vgl. Fitschen, Klaus: Geteilte Erinnerungen? Das Problem einer gesamtdeutschen Kirchlichen Zeitgeschichte, in: 
MKiZ 11 (2017), 83–97. 



123 

2. Das Lutherjahr 1521 in Worms 

 

Ulrich Oelschläger 

 

Das Jahr 2021 war für Worms das eigentliche Jubiläumsjahr, auf das hin sich die Stadt und das 

evangelische Dekanat seit 2008 an der Reformationsdekade beteiligt hatten. Im Lenkungsausschuss 

Luther 2017 war die Stadt durch den Synodalen Ulrich Oelschläger, von 2010 bis 2022 Präses der 

Kirchensynode, und den Oberbürgermeister Michael Kissel vertreten. Die einzelnen Themenjahre 

wurden mit Vorträgen, Konzerten, Ausstellungen und Publikationen begleitet. Das Themenjahr 

„Reformation und Toleranz“ wurde am 31. Oktober 2012 in Worms durch den Bundesminister 

des Innern, Hans-Peter Friedrich (CSU), eröffnet. Predigerin im Eröffnungsgottesdienst war 

Landesbischöfin i. R. Margot Käßmann. Das Jahr war geprägt durch die Veranstaltung 

Religionsgespräche zwischen Vertretern der beiden großen Kirchen, des Judentums, des Islam und 

der Philosophie. 2015 erschien der von Kirchenpräsident Volker Jung und Präses Ulrich 

Oelschläger herausgegebene Band „Worms“ in der Reihe „Orte der Reformation“1 und rechtzeitig 

zum Jubiläumsjahr 2020 das Taschenbuch „Luther in Worms. Der Reichstag 1521“, verfasst von 

Ulrich Oelschläger.2 Auch eine digitale Animation der Stadt Worms im Jahre 1521, begleitet durch 

einen kleinen Katalog3, und zahlreihe Veranstaltungen zu den einzelnen Themenjahren stimmten 

auf das große Jubiläumsjahr ein.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1  Worms (Orte der Reformation, 25), hg. von Volker Jung und Ulrich Oelschläger, Leipzig 2015. 
2  Oelschläger, Ulrich: Luther in Worms. Der Reichstag im April 1521, Worms 2020. 
3  Luther in Worms 1521. Der Ort des Geschehens. Katalog zur Sonderausstellung im Museum Heylshof, 13. Februar 

bis 29. Mai 2017. 



124 

 Das eigentliche Jubiläumsjahr begann damit einerseits gut vorbereitet, litt aber deutlich unter 

dem Ausbruch der Corona-Pandemie. Ein in SWR 3 gesendeter Rundgang durch Worms mit 

Professor Isaac Kalimi, der als Jude besonders an der 1034 zuerst erbauten Synagoge das Wort 

nahm, und Ulrich Oelschläger, der den Zuschauern vor allem das Lutherdenkmal von 1868 

erläuterte, war sicher ein Höhepunkt.4 

 Neben der Stadt, dem Evangelischen Dekanat und besonders der Evangelischen 

Erwachsenenbildung waren auch das katholische Dekanat und der Altertumsverein der Stadt an 

der Aufarbeitung des historischen Ereignisses und der Gestaltung des Jubiläums beteiligt. Neben 

einigen schwer vermeidbaren Reibungen führt dies vor allem zu fruchtbaren Synergieeffekten. 

Sichtbaren Ausdruck fand das sowohl in wissenschaftlichen als auch in gottesdienstlichen und 

musikalischen Veranstaltungen, wobei erstere auch in wissenschaftlichen Publikationen 

dokumentiert sind. 

 Mit dem Band „Reichstag-Reichsstadt-Konfession. Worms 1521“ legt die Gesellschaft für 

mittelrheinische Kirchengeschichte in Zusammenarbeit mit der Katholischen Akademie Erbacher 

Hof des Bistums Mainz, dem Altertumsverein Worms, dem Arbeitsbereich Neuere Geschichte des 

Historischen Seminars der Johannes Gutenberg-Universität Mainz, der Domgemeinde St. Peter 

Worms, dem Institut für Mainzer Kirchengeschichte des Bistums Mainz und der Stadt Worms 

einen dritten Sammelband, einen Tagungsband, zum Jubiläumsjahr vor.5 Auch zwei andere Bände 

waren von wissenschaftlichen Tagungen begleitet, so der umfangreiche von Thomas Kaufmann 

und Katharina Kunter herausgegebene Begleitband zur Landesausstellung „Hier stehe ich. 

Gewissen und Protest-1521 bis 2021“6 und der von Markus Wriedt und Werner Zager 

herausgegebene Band „Martin Luther auf dem Reichstag zu Worms. Ereignis und Rezeption“.7 

Letztere durch die Evangelische Erwachsenenbildung sowie die EKHN geförderte Tagung und 

der dazugehörige Band verstehen sich ausdrücklich als Ergänzung zu der Landesausstellung, die 

ihrerseits von einem international besetzten wissenschaftlichen Beirat begleitet und auch von der 

Stadt und der Evangelischen Kirche gefördert wurde. Die unterschiedliche Fokussierung der drei 

Bände wird schon an den Buchtiteln deutlich, so dass, wenn auch wohl zum Teil in Konkurrenz 

zueinander entstanden, wertvolle Synergieeffekte entstanden, Tagungen und Dokumentationen 

sich sinnvoll ergänzten. Zur Eröffnung der von Bund und Land geförderten großen Ausstellung 

im April hielt der Göttinger Reformationshistoriker Thomas Kaufmann den Festvortrag. 

Ministerpräsidentin Malu Dreyer (SPD) sprach ein Grußwort, Staatsministerin Katharina Binz 

(Bündnis 90/Die Grünen), zuständig für Kultur, war anwesend.  

 Die eigentliche Eröffnung des Jubiläumswochenendes am 16. April, dem Tag, an dem Luther 

1521 in die Stadt einzog, fand als digitale Veranstaltung mit zugeschalteten Grußworten des 

Bundespräsidenten Frank-Walter Steinmeier und des Ratsvorsitzenden der EKD, Heinrich 

Bedford-Strohm sowie einem Festvortrag von Thomas Kaufmann statt. Ergänzt wurde die 

Veranstaltung durch ein von der ZDF-Redakteurin Petra Gerster moderiertes Gespräch zwischen 

Ulrich Oelschläger als Lutherbeauftragtem der Stadt und dem städtischen Kulturkoordinator 

                                                           
4  Vgl. auch den Beitrag der Landesschau Rheinland-Pfalz des Südwestrundfunks vom 15. April 2021 mit 
Kirchenpräsident Dr. Volker Jung (https://www.ardmediathek.de/video/landesschau-rheinland-
pfalz/kirchenpraesident-volker-jung-zu-500-jahre-luther-in-worms/swr-
rp/Y3JpZDovL3N3ci5kZS9hZXgvbzE0NDU3Njg). 
5 Arnold, Claus / Belz, Martin / Schnettger, Matthias (Hg.): Reichstag – Reichsstadt – Konfession. Worms 1521 

(Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte, 148), Münster 2023. 
6  Kaufmann, Thomas / Kunter, Katharina (Hg.): Gewissen und Protest – 1521 bis 2021. Begleitband zur 

Landesausstellung 3. Juli bis 30. Dezember, Worms 2021 
7  Wriedt, Markus / Zager, Werner (Hg.): Martin Luther auf dem Reichstag zu Worms. Ereignis und Rezeption, 

Leipzig 2022. 



125 

David Maier. Die gesamte Veranstaltung wurde im Livestream übertragen. Diese wie auch andere 

Veranstaltungen konnten leider nur im digitalen Format durchgeführt werden.8  

 Konzerte, szenische Darstellungen, Formate für unterschiedliche Zielgruppen wurden zahlreich 

angeboten. Ein absolutes Highlight war sicher, dass die Stadt den Büchnerpreisträger Lukas Bärfuss 

mit dem Schreiben eines Lutherstücks beauftragt hatte, das im Sommer 2021 im Rahmen der 

jährlich stattfindenden Nibelungenfestspiele vor dem Wormser Dom unter freiem Himmel 

aufgeführt wurde. Intendant Nico Hofmann und Regisseurin Ildikó Gáspár konnten ein 

hochkarätiges Ensemble verpflichten. Rund um die Aufführung des Hauptstückes sorgte ein 

hauptsächlich von der Künstlerischen Betriebsdirektorin Petra Simon organisiertes umfangreiches 

Rahmenprogramm für eine Vertiefung des Themas, mit dem die Stadt dem Jubiläumsjahr 

Rechnung trug. Normalerweise bearbeiten die jährlich engagierten Autoren den Nibelungenstoff 

und beleuchten ihn unter unterschiedlichen Perspektiven. Auch der Förderverein der 

Nibelungenfestspiele brachte sich aus Anlass des Themenwechsels in den Festspielen ein mit einer 

Veranstaltung, einem von Ulrich Oelschläger moderierten Gespräch zwischen der 2021 neu 

gewählten Präses der EKD-Synode, Anna-Nicole Heinrich und dem Mainzer Bischof Peter 

Kohlgraf. Die anwesende Journalistin, Ulrike Schäfer, bezeichnete das ökumenische Perspektiven 

eröffnende Gespräch als „Highlight“ innerhalb des Jubiläumsjahres. 

 Nicht alle genannten Aktivitäten einschließlich der Landesausstellung fanden aus dem Bereich 

der historischen Wissenschaft, vor allem der Kirchengeschichte, ungeteilten Beifall. So wurde die 

Eröffnung der Landesausstellung mit einer Filmsequenz aus Eric Tills Lutherfilm von 2003 

eingeleitet. Gezeigt wurde natürlich die Reichstagsszene, was dazu führte, dass Thomas Kaufmann 

seinen Festvortrag mit den Worten einleitete: „Wie kommen wir dagegen an!“ Kritisch rezipiert 

wurde auch das Konzept der Landesausstellung mit ihrer Fokussierung auf den Gewissensbegriff, 

die durch die Präsentation der Wirkungsgeschichte des Lutherauftritts nach Urteilen aus der 

Fachwelt die Historizität vernachlässigt habe. Die Kritik bezog sich nicht zuletzt auf die eine 

angeblich zu unkritische Inanspruchnahme des Gewissensbegriffs Luthers für seine spätere 

Entwicklung. Um eine differenzierte Würdigung waren indes alle beteiligten Wissenschaftler 

bemüht. Eine Delegation aus Genf störte sich in dem Zusammenhang an einem zu negativen Bild 

von Johannes Calvin. 

 Insgesamt war das Echo auf alle Veranstaltungen aber positiv. Widerspruch von 

wissenschaftlicher Seite erfuhr einer der Höhepunkte in der öffentlichen Wahrnehmung des 

Jubiläumsjahres, jene Multimediashow „Der Luther-Moment“, verantwortet von Fabian Vogt. 

Geplant als Großveranstaltung im Freien wurde es wegen der Pandemie eine Veranstaltung unter 

Ausschluss der Öffentlichkeit am Veranstaltungsort, was durch die bundesweite Übertragung im 

Fernsehen (SWR 3 und ZDF beteiligt) kompensiert wurde. Das Reichstagsgeschehen wurde dabei 

vor der Dreifaltigkeitskirche gespielt und mit vielfältigen Gestaltungselementen auf ihre Wand 

projiziert. Besondere Effekte wurden durch die Beleuchtung in wechselnden Farben erzielt. Die 

Veranstaltung fand am 17. April statt, dem Tag des ersten Verhörs Luthers. Luther hatte um 

Bedenkzeit gebeten, die ihm gewährt wurde. Das Konzept von Fabian Vogt fokussierte sich auf 

die Nacht danach, in der Luther in seinem Zimmer mit seinem Gewissen gerungen habe, bevor er 

sich endgültig zum Widerruf entschlossen und seine große Rede vom 18. April vorbereitet habe. 

                                                           
8  https://www.ardmediathek.de/video/event-und-gala/festakt-500-jahre-wormser-reichstag/swr/ 

Y3JpZDovL3N3ci5kZS9hZXgvbzE0NDY0OTM. Vgl. hierzu auch die von der EKHN bereitgestellte 
Linksammlung (https://www.luthermoment.de/programm/videos-und-podcasts.html). 



126 

 Die Show wurde gerade von der Geschichtswissenschaft als effektvolles Spektakel an der 

historischen Wirklichkeit vorbei abgetan. Luther musste sein Zimmer mit zwei weiteren 

Bewohnern teilen. Dass er nicht widerrufen würde, stand für ihn im Übrigen seit langem fest. Der 

Kritik ist entgegenzuhalten, dass diese Show zu den Elementen des Jubiläumsjahres gehörte, die 

die welthistorische Dimension des Geschehens von 1521 einem großen Publikum bewusst zu 

machen vermochten.  

 Die Vielfalt der Gestaltungselemente – von der wissenschaftlichen Aufarbeitung bis zu banalen 

Aktionen wie dem Angebot von Luthereis nach angeblicher Rezeptur des 16. Jahrhunderts, dem 

Angebot von Lutherwein und Malvasier, der in mehreren Lutherjahren von einer Konditorei 

präsentierten „Luthernüssen“ sowie der Kreation eines Lutherrings durch eine 

Goldschmiedemeisterin – vermögen es insgesamt, die große Resonanz des Jubiläums im 

Widerstreit mit der Pandemie zu zeigen. 

 In den Wochen bis zum Ökumenischen Kirchentag in Frankfurt bot die Evangelische Kirche 

in Worms ein vielfältiges Veranstaltungsprogramm – Konzerte, Kabarett, Theater, LichterNächte 

am Luther-Denkmal und Festgottesdienste zu speziellen Themen. Wobei man leider sagen muss, 

dass hier vieles der Pandemie zum Opfer fiel. 

 Besonders hervorheben möchte ich die ökumenische Ausrichtung, wie sie etwa mit einer 

Lichtbrücke zwischen dem Dom und der Wormser Lutherkirche zum Ausdruck kam, verantwortet 

von Domprobst Tobias Schäfer und Pfarrer Fritz Delp, die auch wechselseitig in ihren Kirchen 

predigten. Ebenso ist zu erwähnen, dass wir uns dem Thema Luther und die Juden gestellt haben, 

nicht zuletzt auch unter der Perspektive des jüdischen Lutherbildes 

 Wichtig waren wie bereits erwähnt die Gottesdienste: Genau 500 Jahre nach Luthers Auftritt 

auf dem Wormser Reichstag sollte ein großen OpenAir-Gottesdienst auf dem Marktplatz mit der 

Predigt von Professor Dr. Heinrich Bedford-Strohm, dem Ratsvorsitzenden der Evangelischen 

Kirche in Deutschland (EKD) und dem Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz Georg 

Bätzing gefeiert werden. Beide Akteure mussten leider absagen, da sie einer Einladung des 

Bundespräsidenten zu einem Gottesdienst zum Gedenken an die Coronaopfer Folge leisteten. 

Stattdessen wurde ein Gottesdienst mit Kirchenpräsident Volker Jung in der ältesten Wormser 

Kirche, die bereits zu Luthers Zeit stand, gefeiert. Auch dieser Gottesdienst wurde im Fernsehen 

übertragen. Er war als ökumenischer Gottesdienst geplant, der Mainzer Bischof Peter Kohlgraf 

konnte wegen der Pandemie allerdings nur per Video zugeschaltet werden. 

 Neben weiteren Festgottesdiensten besonders zu erwähnen ist der Gottesdienst unter dem 

Thema „Von dem, was Juden und Christen verbindet“ mit einer Predigt des Präsidenten des 

christlich-jüdischen Koordinierungsrates. 

 Ein politischer Höhepunkt soll nicht verschweigen werden: Der von sechzehn Lutherstädten 

vergebene Preis für das „unerschrockene Wort“ wurde 2021 in Worms an die balarussischen 

Bürgerrechtlerinnen Weranika Zepkala, Swjatlana Zichanouskaja und Maryja Kalesnikawa 

verliehen. Die Laudatio hielt die damalige rheinland-pfälzische Staatsministerin Anne Spiegel 

(Bündnis 90/Die Grünen). 

 

 



127 

IV. Nachruf 

 

Walter Herrenbrück: Moderator und Brückenbauer 

(18. April 1939 bis 19. November 2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Friedhelm Schneider, Speyer) 

Er war ein Brückenbauer. Er moderierte, gestaltete aber auch aktiv Strukturveränderungen mit, sei 

es in der Evangelisch-reformierten Kirche, der Evangelischen Kirche in Deutschland oder bei der 

Evangelischen Friedensarbeit im Raum der EKD. Und er war ein Verfechter der Gewaltfreiheit. 

Eine enge ökumenische Zusammenarbeit der Konfessionen war zudem ein Herzensanliegen für 

ihn. Im Alter von 82 Jahren verstarb am 19. November 2021 der langjährige Landessuperintendent 

der Evangelisch-reformierten Kirche Walter Herrenbrück in Nordhorn. 

 „Seine Stimme hatte Gewicht“, betonte Susanne Bei der Wieden, die Kirchenpräsidentin der 

Evangelisch-reformierten Kirche und bezeichnete in ihrem Nachruf Walter Herrenbrück als einen 

„warmherzigen Zuhörer und klugen Ratgeber“1. Und bei seiner Verabschiedung als 

Landessuperintendent würdigte der damalige EKD-Ratsvorsitzende Wolfgang Huber den 

Theologen als eine Persönlichkeit, die die reformierte Stimme in einer Weise in die EKD 

eingebracht habe, „die immer an der Verantwortung für das gemeinsame Erbe der Reformation 

ausgerichtet war“.2  

 Walter Herrenbrück wurde am 18. April 1939 im ostfriesischen Leer geboren. Er studierte an 

der Kirchlichen Hochschule in Wuppertal sowie in Heidelberg, Bonn und Göttingen Theologie 

und war anschließend als Vikar in Bunde bei Leer tätig, bevor er 1965 eine Gemeindepfarrstelle in 

Uelsen in der Grafschaft Bentheim übernahm. Zwölf Jahre war er hier als Seelsorger tätig. 1978 

folgte der Wechsel in die Leitung des Predigerseminars in Wuppertal-Elberfeld, wo Theologinnen 

und Theologen nach dem Ersten theologischen Examen weiter ausgebildet wurden.  

                                                           
1  Pressemitteilung der Evangelisch-reformierten Kirche vom 19. November 2021. 
2  Pressemitteilung der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 4. Mai 2004. 



128 

 1987 wurde Walter Herrenbrück von der Synode der Evangelisch-reformierten Kirche in 

Nordwestdeutschland zum neuen Landessuperintendenten der Landeskirche gewählt. Ein Amt, 

dass auch schon sein Vater von 1951 bis 1963 innehatte.  

 Bereits kurz nach seinem Amtsantritt stand die reformierte Landeskirche vor einer größeren 

Veränderung. Die bayerischen reformierten Gemeinden schlossen sich im Jahr 1989 mit der 

reformierten Kirche in Nordwestdeutschland zur „Synode evangelisch-reformierter Kirchen in 

Bayern und Nordwestdeutschland“, der heutigen Evangelisch-reformierten Kirche, zusammen. 

Walter Herrenbrück moderierte diesen Prozess. 

 Sein Nachfolger als Leitender Geistlicher, Kirchenpräsident Jann Schmidt, beschrieb zu dessen 

70. Geburtstag Walter Herrenbrück als einen Theologen, der es verstanden habe, zuzuhören, im 

richtigen Moment seine Meinung zu sagen, um damit Übereinstimmung herbeizuführen. Diese 

Gabe sei in den zahlreichen Gremien geschätzt worden, in denen er seine Kirche vertreten habe, 

so der Kirchenpräsident.3  

 Walter Herrenbrück ging nach mehr als 16 Jahren im Amt im April 2004 in den Ruhestand. Er 

war der letzte Leitende Geistliche seiner Landeskirche, der noch den Titel Landessuperintendent 

trug. Im Rahmen der Kirchenstrukturreform war das Amt abgeschafft worden, sein Nachfolger 

Jann Schmidt, trat sein Amt als Kirchenpräsident an. Die heutige Kirchenpräsidentin Susanne Bei 

der Wieden betont, dass Herrenbrück als Leitender Geistlicher über einen langen Zeitraum hinweg 

mit seinem seelsorgerlich-zugewandten Stil die reformierte Kirche geprägt habe.4 

 Von 1994 bis 2003 gehörte Walter Herrenbrück als reformierte Stimme dem Rat der 

Evangelischen Kirche in Deutschland an und war in dieser Zeit Beauftragter der EKD für 

Militärseelsorge und Kriegsdienstverweigerung/Zivildienst. Vermeintliche Gegensätze, bei denen 

er aber gezeigt habe, dass zusammengehalten werden müsse, was so oft gegeneinander gestellt 

werde, betonte 2004 der damalige EKD-Ratsvorsitzende Wolfgang Huber.5 Darum sei es für 

Herrenbrück auch selbstverständlich gewesen, sowohl im Beirat für Kriegsdienstverweigerer und 

Zivildienst wie auch im Beirat für die Seelsorge an Soldaten mitzuwirken.  

 Das Ausmaß, mit dem Walter Herrenbrück all die Jahre Leitungsverantwortung für seine Kirche 

mit Aufgaben der EKD verbunden habe, sei „außerordentlich“, unterstrich Wolfgang Huber.6 So 

habe er sich unermüdlich für die Reform der Entwicklungsdienste eingesetzt, ebenso habe er sich 

in der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen, der Konferenz Europäischer Kirchen und dem 

Evangelischen Missionswerk engagiert. Daneben gehörte Herrenbrück viele Jahre dem 

Moderamen des Reformierten Bundes an. 

 2006 folgte eine neue Aufgabe für Walter Herrenbrück. Er wurde Vorsitzender der 

Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienstverweigerung und Frieden, einem 

Zusammenschluss von Vertreterinnen und Vertretern kirchlicher Werke und Verbände, die sich 

mit dem kirchlichen Dienst an Kriegsdienstverweigerern befassen, sowie von landes- und 

freikirchlichen Beauftragten für Fragen der Kriegsdienstverweigerung und des Zivildienstes. Hier 

folgte er auf Landesbischof Christoph Demke, der seit 1998 den evangelischen Friedensverband 

leitete. Und auch in diesem Amt war schon bald sein Geschick als Moderator gefordert und gefragt. 

                                                           
3  Pressemitteilung der Evangelisch-reformierten Kirche vom 18. April 2009. 
4  Pressemitteilung der Evangelisch-reformierten Kirche vom 19. November 2021. 
5  Pressemitteilung der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 4. Mai 2004. 
6  Ebda. 



129 

 Denn 2007 veröffentlichte der Rat der EKD die Friedensdenkschrift „Aus Gottes Frieden leben 

– für gerechten Frieden sorgen“. Dabei wurde nicht nur Vorrang der Gewaltfreiheit und der zivilen 

Konfliktbearbeitung postuliert, es wurden auch neue Strukturen der Evangelischen Friedensarbeit 

geschaffen, von denen die EAK nachhaltig betroffen war. 

 So wurde bereits ein Jahr nach Veröffentlichung der Friedensdenkschrift vom Rat der EKD 

erstmals ein Friedensbeauftragter berufen, wiederum ein Jahr später trat zum ersten Mal die 

„Konferenz für Friedensarbeit im Raum der EKD“ zusammen, der die Friedensbeauftragten der 

EKD-Gliedkirchen sowie Vertreter von EKD, kirchlichen Trägern der Friedensarbeit und damit 

verbundenen Institutionen angehören. Und schließlich gründete sich 2009 der „Verein für 

Friedensarbeit im Raum der EKD“ als Trägerverein auch für die gemeinsame Geschäftsstelle der 

EAK und der Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden (AGDF) in Bonn. 

 Es waren wichtige Weichenstellungen für die Evangelische Friedensarbeit im Raum der EKD, 

an denen Walter Herrenbrück maßgeblich beteiligt war. 

 

Ohne Ihr beharrliches Eintreten wäre es in den letzten Jahren nicht zu einem Aufbau neuer Strukturen der 

Friedensarbeit in der EKD gekommen. Sie haben dabei in vieler Hinsicht als ein entscheidender Brückenbauer gewirkt, 

der sich auch von Schwierigkeiten auf dem Weg nicht hat entmutigen lassen, 

 

formulierte es der damalige EKD-Ratsvorsitzende Wolfgang Huber 2009 in einem Schreiben an 

Walter Herrenbrück.7 Das klare Eintreten für die Sache des Friedens habe er als EAK-Vorsitzender 

mit der aufmerksamen Wahrnehmung unterschiedlicher Interessen und Positionen verbunden, 

woraus immer wieder weiterführende Impulse erwachsen wären, so Huber. Und Renke Brahms, 

der erste EKD-Friedensbeauftragte, meinte 2012, dass Herrenbrück immer im Dienst der Sache 

des Friedens gewesen sei. Und an dem Gelingen der Neugestaltung der Friedensarbeit in der Kirche 

habe er großen Anteil gehabt.8 

 Wie Wolfgang Huber im Nachhinein betonte, sei die Tätigkeit von Wolfgang Herrenbrück im 

Rat der EKD sowohl für die Militärseelsorge wie auch für die Kriegsdienstverweigerer und 

Zivildienstleistungen durchaus ein Vorbild für das neu geschaffene Amt des EKD-

Friedensbeauftragten gewesen.9  

 In diesen Jahren war Günter Knebel, der damalige EAK-Geschäftsführer, ein enger 

Wegbegleiter von Walter Herrenbrück. Auch für ihn war Herrenbrück, gerade in dem Prozess der 

Neugestaltung der Evangelischen Friedensarbeit, ein „begnadeter Brückenbauer“, der so einen 

gangbaren Übergang für die Beteiligten möglich gemacht habe. In der EAK, die in diesem Prozess 

ihr langjähriges Zuhause in Bremen aufgeben und größere Änderungen hinnehmen musste, sei es 

als eine Art „göttliche Fügung“ empfunden worden, in dieser Umbruchzeit einen so erfahrenen 

Kirchenmann als Moderator und Anwalt gehabt zu haben, so Knebel.10 

 

                                                           
7  Pressemitteilung der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 18. April 2009. 
8  Meldung des Adventistischen Pressedienstes (APD) vom 2. Oktober 2012. 
9  So der damalige EKD-Ratsvorsitzende Wolfgang Huber in seinem Glückwunschschreiben an Walter Herrenbrück, 

zitiert nach: Pressemitteilung der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 18. April 2009. 
10  Grußwort von Günter Knebel bei der Verabschiedung von Walter Herrenbrück als EAK-Bundesvorsitzender am 

18. September 2012 in Nürnberg (unveröffentlicht). Freundlicherweise zur Verfügung gestellt von Günter Knebel. 



130 

Für den Übergang, während seiner Amtsführung die EAK von eigenständiger kirchlicher Randständigkeit in ein neu 

geschaffenes Zentrum evangelisch-kirchlicher Friedensarbeit begleitet zu haben, ist Walter Herrenbrück als 

Bundesvorsitzender ein großer Glücksfall gewesen. Als ambitionierter Brückenbauer ist seine engagiert 

wahrgenommene Teilhabe eine gute Gabe gewesen, die bei der Schaffung neuer Strukturen sehr geholfen hat, trotz 

hoher Risiken eine Grund-Sicherheit zu vermitteln. Erinnern an Kriegsgefahr und die Notwendigkeit, zu deren 

Abwehr Strukturen für wirksame Friedensarbeit aufzubauen, hatte Walter Herrenbrück sich zur Ruhestandsaufgabe 

gemacht, 

 

betonte Günter Knebel bei der Verabschiedung von Walter Herrenbrück 2012.11 

 Doch nicht nur die Neustrukturierung der Friedensarbeit fiel in die Amtszeit von Walter 

Herrenbrück als EAK-Vorsitzender. 2011 kam es zu der für viele unerwarteten Aussetzung der 

Wehrflicht, wodurch eine Neuausrichtung der Arbeit der EAK erforderlich wurde. „Die 

Aussetzung der Wehrpflicht war ein Ziel, für das sich die EAK über Jahre eingesetzt hat“, betonte 

Walter Herrenbrück bei seiner Abschiedsrede als EAK-Vorsitzender bei der 

Mitgliederversammlung in Nürnberg 2012.12 Nun gehe es darum, die Friedens- und Gewissensfrage 

in der Kirche als Thema stark zu machen und in den Christengemeinden den Frieden zu bezeugen 

und ihn auch zu leben, lautete seine Konsequenz daraus. 

 Zum 50-jährigen Bestehen der EAK gab Walter Herrenbrück „seiner“ EAK mit auf den Weg:  

 

Der friedensbewegte Inhalt, zu Krieg und Militär NEIN zu sagen, wird vermittelt in der Gewissheit, dass das Eintreten 

für friedliche, zivile Streitbeilegung und Konfliktlösung ihren Grund in der Botschaft vom »Frieden auf Erden« hat, 

den Jesus Christus verkündet und der mit ihm in die Welt gekommen ist. Nur im Frieden ist menschliches Miteinander 

möglich.13 

 

Es waren immer wieder Zeiten des Umbruchs, mit denen Walter Herrenbrück konfrontiert war. 

Die Umstrukturierungen der reformierten Kirche in Deutschland, die Neustrukturierung der 

Evangelischen Friedensarbeit, die Aussetzung der Wehrpflicht, die zur Neuausrichtung des 

Verbandes, dem er vorstand, führte. 

 Auch in friedensethischen Fragen erlebte Walter Herrenbrück immer wieder solche Umbrüche. 

Als in den 1980er Jahren in den Kirchen über deren Friedensverantwortung im Zusammenhang 

mit der Stationierung neuer atomarer Mittelstreckenraketen in Europa kontrovers diskutiert wurde, 

erklärte das Moderamen des Reformierten Bundes die Friedensfrage zur Bekenntnisfrage. Eine 

Erklärung, die in der damaligen Zeit heftige Kontroversen auslöste.  

 Walter Herrenbrück, damals Leiter des Predigerseminars in Wuppertal und Mitglied des 

Moderamens des Reformierten Bundes, verteidigte diese Erklärung, stand für eine klare Haltung 

in dieser Frage, warb aber dennoch für Verständnis für die unterschiedlichen Positionen.  

 

                                                           
11  Ebda. 
12  Wie Anm. 8. 
13  Evangelische Arbeitsgemeinschaft zur Betreuung der Kriegsdienstverweigerer (Hg.): NEIN zu Krieg und Militär 

– JA zu Friedensdiensten. 50 Jahre evangelische Arbeit für Kriegsdienstverweigerer, Bremen 2007, 9f. 



131 

Darüber sollte miteinander geredet werden. Auch darüber, ob und wie diese beiden Grundpositionen in einer Kirche 

Platz haben könnten, 

 

schrieb er damals in einem Beitrag. Und er schlussfolgerte:  

 

Wünschenswert wäre ein der Versöhnung angemessenes Ringen um die Wahrheit, wobei der im Mittelpunkt steht, der 

unser Friede ist, Christus.14 

 

Auch der 11. September 2001 und der Krieg gegen den Terrorismus belebte die Diskussion über 

die Friedenspolitik und die Friedensethik neu. Im Dezember 2001 schrieb Herrenbrück: 

 

Es ist wichtig für die christliche Kirche, in dem Geflecht von Nachrichten (die oft mehr Vermutungen äußern als 

Fakten bringen), von Meinungen und Fragen und Ängsten und Vorurteilen und politischen Absichten Linie zu halten 

und Orientierungen zu finden und zu formulieren – dem Friedenszeugnis der Bibel entsprechend! –, und sie dann in 

die aktuelle Situation hinein zu vermitteln.15 

 

 Für ihn stand die Gewaltfreiheit im Vordergrund.  

 

Nimmt die Kirche das Friedensgebot Jesu und sein Friedenszeugnis Ernst, muss sie zum Krieg in Afghanistan nein 

sagen, auf die gewaltfreien – gewaltfreieren – Mittel verweisen, die der Bekämpfung des Terrorismus – im Sinne eines 

gerechten Friedens – besser entsprechen und sich dafür einsetzen, 

 

machte er deutlich, räumte aber gleichzeitig ein:  

 

Auch wenn zuzugeben ist, dass Gewaltverzicht allein den Terrorismus nicht verhindert, so gilt das Umgekehrte in 

noch größerem Maße: dass Krieg und Gewalt nur Rechtfertigung des Krieges und Gegengewalt erzeugt und dass 

dadurch ein (national oder religiös begründeter) Solidarisierungseffekt der Gutwilligen mit den weniger Gutwilligen 

erzeugt wird, der gerade vermieden werden soll, will man das Böse wirklich eindämmen.16 

 

Der Überfall der russischen Armee auf die Ukraine im Februar 2022 hat nun wieder zu einer 

erneuten Debatte über die evangelische Friedensethik geführt. In dieser Zeit könnte die 

evangelische Kirche eine Persönlichkeit wie Walter Herrenbrück als Brückenbauer, als Moderator 

oder als Ratgeber sicher gut gebrauchen.  

Dieter Junker  

                                                           
14  Wischnath, Rolf (Hg.): Frieden als Bekenntnisfrage. Zur Auseinandersetzung um die Erklärung des Moderamens 

des Reformierten Bundes „Das Bekenntnis zu Jesus Christus und die Friedensverantwortung der Kirche“, 
Gütersloh 1984, 321. 

15  die reformierten (das reformierte quartalsmagazin), Nr. 4 (2001), 17. 
16  Ebda., 19. 



132 

V. Bibliographie zur Kirchlichen Zeitgeschichte 2021 

 

Zusammengestellt von Karl-Heinz Fix 

 

Albrecht-Birkner, Veronika: Zum Verhältnis von Christentum und Judentum in DDR und BRD – 

eine Annäherung, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher 

„Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 359–385. 

Altnurme, Riho Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich – das Baltikum, in: Zwischen 

Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= 

Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 223–228. 

Ambos, Carina: „Ein Leben für die Auswanderer“: Konfessionelle Auswandererfürsorge im 

Auswanderungshafen Bremen von der Jahrhundertwende bis zum Zweiten Weltkrieg, in: 

Kirchliche Zeitgeschichte 34 (2021), 71–86. 

Arend, Sabine: „Der Mensch lebt nicht vom Brot allein.“ Widerstand und Selbstbehauptung. 

Christliche Praxen in den Konzentrationslagern Buchenwald, Ravensbrück und Sachsenhausen, 

in: Religiöse Praxis in Konzentrationslagern und andern NS-Haftstätten (Beiträge zur 

Geschichte der nationalsozialistischen Verfolgung, 2), Göttingen: Wallstein 2021, 47–63. 

Arnhold, Oliver: „Im Kampf für die Entjudung des religiösen Lebens“. Zur Ideologie des 

kirchlichen ‚Entjudungsinstituts‘, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher 

„Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 155–176. 

Assel, Heinrich: Aporien und Innovationen Karl Holls (1866–1926) in der Konstellation mit Max 

Weber und Ernst Troeltsch, in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der 

Bürger. Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten 

Weltkrieg, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 890–907. 

Assel, Heinrich: Karl Holl * 15. Mai 1866, † 23. Mai 1926, in: Ders. (Hg.): Karl Holl. Leben – Werk 

– Briefe, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 17–132. 

Bald, Detlef: Dietrich Bonhoeffer: 1906–1945. Der Weg in den Widerstand: „Ich bete für die 

Niederlage meines Landes“, Darmstadt: wbg Academic 2021. 

Banhardt, Sarah: Von der „barmherzigen Mitschwester“ zum „weiblichen Pfarrer“. Theologinnen 

in der Evangelischen Landeskirche in Baden im 20. Jahrhundert, in: Ulrichs, Hans-Georg / 

Weinhart, Joachim (Hg.): „… ein wohl und innig geordnetes Ganzes“? 200 Jahre badischer 

Protestantismus 1821–2021, Ubstadt-Weiher u. a.: Verlag Regionalkultur 2021, 201–217. 

Bauer, Gisa: Elisabeth-Moltmann Wendel. Begründerin und Vorkämpferin der Feministischen 

Theologie in Deutschland, in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): 

Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), 

Leipzig: EVA, 109–116. 

Bauer, Gisa: Kirchliche Zeitgeschichte: Osteuropa, in: Brechenmacher, Thomas / 

Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. 

Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 275–

301. 



133 

Begrich, Thomas: Nahe bei den Menschen. Siegfried Begrich (1915–1993), in: Fincke, Andreas / 

Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder aus fünf 

Jahrhunderten, Leipzig: EVA 2021, 189–196. 

Bender, Lisa: Die Kirche in der Weltöffentlichkeit. Politik und Kirche in den „langen 1960er 

Jahren“ in Baden, in: Ulrichs, Hans-Georg / Weinhart, Joachim (Hg.): „… ein wohl und innig 

geordnetes Ganzes“? 200 Jahre badischer Protestantismus 1821–2021, Ubstadt-Weiher u. a.: 

Verlag Regionalkultur 2921, 269–284. 

Benz, Wolfgang: Wege zur NS-Ideologie. Houston Stewart Chamberlain und andere Architekten 

des modernen Antisemitismus, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher 

„Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 65–81. 

Birkenmeier, Jochen: Zwischen Aufklärung und Verschleierung. Herbert von Hintzenstern, die 

Rechtfertigung des ‚Entjudungsinstituts‘ und die Dichterinnen der „Botschaft Gottes“, in: 

Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und 

Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 287–

304. 

Bischoff, Frank M.: Helmut Simon. Der Bereich des Unabstimmbaren, in: Hermle, Siegfried / 

Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 

(Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 157–164. 

Blaschke, Olaf Johannes: Kirchliche Zeitgeschichte global, in: Brechenmacher, Thomas / 

Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. 

Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 303–

330. 

Blume, Nora: Humanismus im Kalten Krieg: Behauptung, Zurückweisung und Vereinnahmung 

von „Humanismus“ zwischen Ost und West, Kirche und Staat auf einer Tagung 1959 in 

Wittenberg, in: Kirchliche Zeitgeschichte 34 (2021), 126–146. 

Borggrefe, Friedhelm: Der GAV Pfalz in der NS-Zeit, in: Zwischen Anpassung und Kampf um 

die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 

88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 89–101. 

Borowsky, Martin: „Halleluja, Hosianna, Amen u. s. w. sind vermieden“. Otto Falcke (1893–?), in: 

Fincke, Andreas / Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder 

aus fünf Jahrhunderten, Leipzig: EVA 2021, 171–180. 

Brademann, Jan: Ambivalente Mutterhausdiakonie. Zur Anhaltischen Diakonissenanstalt 1933 bis 

1945, in: Markwardt, Hagen / Müller, Fruzsina / Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und 

Wohlfahrt im Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche 

Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 139–166. 

Brademann, Jan (Hg.): Evangelische Kirche im Freistaat Anhalt. Erinnerungen von Oberkirchenrat 

Franz Hoffmann an die Jahre 1918 bis 1923 (Quellen und Forschungen zur Geschichte 

Sachsen-Anhalts, 22), Halle / Saale: Mitteldeutscher Verlag 2021. 

Brademann, Jan: Freiheit und Bekenntnis. Die anhaltische Kirchenverfassung von 1920, Dessau-

Roßlau: Evangelische Landeskirche Anhalts 2021. 



134 

Brademann, Jan: Der GAV Anhalt im „Dritten Reich“, in: Zwischen Anpassung und Kampf um 

die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 

88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 131–147. 

Bräuninger, Michaela: Männerbund Kirche – Frauen auf dem Weg ins Pfarramt in der 

Nordelbischen Kirche in: Zeitschrift für Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 4 (2021), 

127–155. 

Bräutigam, Helmut: Der Weg zur Entkonfessionalisierung des evangelischen Krankenhauses Paul-

Gerhardt-Stift in der Lutherstadt Wittenberg in der NS-Zeit, in: Markwardt, Hagen / Müller, 

Fruszina / Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im Nationalsozialismus. 

Beispiele aus Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche Forschungen, 57), Berlin: Duncker 

& Humblot 2021, 229–245. 

Brauer, Karl: Eugen Gerstenmaier. Christ, Theologe und Politiker, in: Hermle, Siegfried / 

Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 

(Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 44–51. 

Brechenmacher, Thomas: 1961: Die Kirchen zum Eichmann-Prozess, in: Mitteilungen zur 

Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 75–96. 

Brechenmacher, Thomas: Im Sog der Säkularisierung. Die deutschen Kirchen in Politik und 

Gesellschaft (1945–1990) (Die geteilte Nation. Deutsch-deutsche Geschichte 1945–1990, 2), 

Berlin: Be.bra Verlag 2021. 

Brechenmacher, Thomas / Oelke, Harry: Kirchliche Zeitgeschichte – Bilanz und Perspektiven. 

Eine Einführung, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / 

Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 9–19. 

Bregger, Hans-Martin: Der Streit um die Wiedereinberufung der Hofkirchensynode und die 

territoriale Gebundenheit der Evangelischen Kirche von Schlesien, in: Jahrbuch für Schlesische 

Kirchengeschichte 99 / 100 (2020/21), 77–107. 

Breithaupt, Joachim Justus: Der Erbauer der Lutherkirche. Otto Bernhard Breithaupt (1882–1955), 

in: Fincke, Andreas / Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder 

aus fünf Jahrhunderten, Leipzig: EVA 2021, 159–179. 

Breuer, Marc: Soziologie und Kirchliche Zeitgeschichte Wechselwirkungen auf zwei Ebenen, in: 

Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): 

Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 215–225. 

Brunner, Benedikt: Was nun? Theodor Kaftan und die Diskussion über die Neuordnung der 

evangelischen Kirchen nach der deutschen Revolution von 1918, in: Zeitschrift für Schleswig-

Holsteinische Kirchengeschichte 4 (2021), 75–99. 

Büttner, Annette: Die Diakonissenanstalt Dresden im Nationalsozialismus, in: Markwardt, Hagen 

/ Müller, Fruszina / Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im 

Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche 

Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 167–193. 

Busch, Eberhard: Theologie in der Weimarer Republik – Karl Barth, Emanuel Hirsch und die 

Göttinger Theologische Fakultät „Zwischen den Zeiten“, in: Hofheinz, Marco / Lückel, Ulf 



135 

(Hg.): Zentrale Gestalten evangelischer Kirchengeschichte in Niedersachsen, Bielefeld: Luther-

Verlag 2021, 261–272. 

Buss, Hansjörg: Wissenschaft – Ausbildung – Politik. Die Göttinger Theologische Fakultät in der 

Weimarer Republik, im Nationalsozialismus und in der Nachkriegszeit, Göttingen: Göttinger 

Universitätsverlag 2021. 

Christophersen, Alf: Dorothee Sölle. Mystik als Kraftreservoir, in: Hermle, Siegfried / Schneider, 

Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 (Christentum 

und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 201, 165–172. 

Christophersen, Alf: Umkämpfter Protestantismus. Karl Holls Kritik an Ernst Troeltsch, in: Assel, 

Heinrich: Karl Holl. Leben – Werk – Briefe, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 315–341. 

Dicke, Klaus: Herausforderungen an Staat, Gesellschaft und Kirche nach dem Ersten Weltkrieg in 

Deutschland, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und 

Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der 

Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 25–38. 

Dicke, Klaus: Langes Sterben – rasches Ende: Das Ende des „landesherrlichen Kirchenregiments“, 

in: Noack, Axel / Seidel, Thomas A. (Hg.): Die Evangelische Kirche in Mitteldeutschland. 

Schlaglichter der Kirchengeschichte vom frühen Mittelalter bis heute, Leipzig: EVA 2021, 169–

173. 

Dietrich, Christian: Die Entkirchlichung des Ostens, in: Noack, Axel / Seidel, Thomas A. (Hg.): 

Die Evangelische Kirche in Mitteldeutschland. Schlaglichter der Kirchengeschichte vom frühen 

Mittelalter bis heute, Leipzig: EVA 2021, 202–208. 

Dobberahn, Friedrich Erich: Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspropaganda. Umdeutung 

von Bibel, Gesangbuch und Liturgie, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021. 

Droege, Michael: Verfassungsgebung auf unsicherem Grund – Zur Zuordnung von Kirchen und 

Staat im kirchenpolitischen System der Weimarer Verfassung, in: 100 Jahre Kirchenverfassung 

der Evangelischen Landeskirche in Württemberg, hg. von Michael Droege in Verbindung mit 

Michael Frisch, Norbert Haag und Jürgen Kampmann (Untersuchungen über Recht und 

Religion, 1), Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 23–45. 

Ehmann, Johannes: Der GAV Baden im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 

[2020/21]), in: Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-

Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-

Werk e. V. 2021, 63–71. 

Ehmann, Johannes: Die vereinigte evangelisch-protestantische Landeskirche in Baden 1919 in 

verfassungspolitischer Perspektive, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne 

Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der 

Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 281–

292. 

Ehresmann, Andreas: Die religiöse Praxis im Kriegsgefangenenlager Stalag XB Sandbostel, in: 

Religiöse Praxis in Konzentrationslagern und andern NS-Haftstätten (Beiträge zur Geschichte 

der nationalsozialistischen Verfolgung 2), Göttingen: Wallstein 2021, 104–121. 

Eisler, Cornelia: Zur Konstituierung von Zugehörigkeit. Forschungsstellen, Bursen und Vereine 

für das „Auslandsdeutschtum“ im Deutschen Reich der Zwischenkriegszeit, in: Gestrich, 



136 

Andreas / Hermle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? 

Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik 

und Ökumene (AKiZ, B 79) Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 43–62. 

Eras, Andreas: „Die Zeit ist anders! Die Kunst ist anders!“ Karl-Heinz Meißner (1934–2015), in: 

Fincke, Andreas / Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder 

aus fünf Jahrhunderten, Leipzig: EVA 2021, 209–220. 

Exner-Krikorian, Sabine: Die Ehe ist ein ethisch’ Ding? – Die Evangelische Kirche in den 

Aushandlungsprozessen um die gleichgeschlechtliche Ehe in Deutschland, in: Mitteilungen zur 

Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 123–154. 

Fischer, Mario [unter der Mitarbeit von Klaus Fitschen]: Bericht Franz Böhms über seinen 

Aufenthalt in Leipzig 1934 / 1935 als Stipendiat des Gustav-Adolf-Vereins, in: Zwischen 

Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= 

Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 253–260. 

Fischer, Rolf: Aktuelle Aspekte kirchlicher Erinnerungsarbeit in Kiel zur Revolution 1918, in: 

Zeitschrift für Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 4 (2021), 157–160. 

Fitschen Klaus: Bericht Otto Bünkers über seinen Aufenthalt in Leipzig 1936 / 1937 als Stipendiat 

des Gustav-Adolf-Vereins Eingeleitet, in: Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene 

Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 

[2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 261–269. 

Fitschen, Klaus: Christliche Milieus und Gruppen, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): 

Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–

1961) (Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 101–122. 

Fitschen, Klaus: Katholische und evangelische Fakultäten im Hochschulumbau Ost, in: Blecher, 

Jens / John, Jürgen: Hochschulumbau Ost. Die Transformation des DDR-Hochschulwesens 

nach 1989 / 90 in typologisch-vergleichender Perspektive, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2021, 

199–208. 

Fitschen, Klaus: Der ökumenische Gedanke und der Völkerbund. Eine unerfüllte Hoffnung, in: 

Engler-Starck, Elisabeth u. a. (Hg.): Die Goldenen Zwanziger. Zwischen den Zeiten, Leipzig: 

EVA 2021, 142–147. 

Fix, Karl-Heinz: Die badische Landeskirche im Nationalsozialismus, in: Badische Heimat 101 

(2021), H. 1, 55–62. 

Fix, Karl-Heinz: Die Bekennende Kirche in Baden, in: Bildatlas zur badischen Kirchengeschichte 

1800–2021. Im Auftrag des Vereins für Kirchengeschichte in der Evangelischen Landeskirche 

in Baden, hg. von Udo Wennemuth in Zusammenarbeit mit Johannes Ehmann, Albert de Lange 

und Mareike Ritter, Ubstadt-Weiher u. a.: Verlag Regionalkultur, 194f. 

Fix, Karl-Heinz: Elisabeth Schwarzhaupt. Nicht nur Männer haben Rechte, in: Hermle, Siegfried 

/ Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 

(Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 149–156. 

Fix, Karl-Heinz: Kirchliche Ordnung und Strukturen, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): 

Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–

1961) (Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 78–100. 



137 

Fix, Karl-Heinz: Liberale Theologie und Weltverantwortung – Martin Dibelius (1883–1947), in: 

Ulrichs, Hans-Georg / Weinhart, Joachim (Hg.): „… ein wohl und innig geordnetes Ganzes“? 

200 Jahre badischer Protestantismus 1821–2021, Ubstadt-Weiher u. a.: Verlag Regionalkultur 

2021, 71–96. 

Fix, Karl-Heinz: Quellensammlungen zur Geschichte der Landeskirchen in der NS-Zeit (mit 

besonderer Berücksichtigung Bayerns), in: Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 15 

(2021), 189–205. 

Fix, Karl-Heinz: Umgang der badischen Landeskirche mit ihren „nichtarischen“ Pfarrern, in: 

Bildatlas zur badischen Kirchengeschichte 1800–2021. Im Auftrag des Vereins für 

Kirchengeschichte in der Evangelischen Landeskirche in Baden, hg. von Udo Wennemuth in 

Zusammenarbeit mit Johannes Ehmann, Albert de Lange und Mareike Ritter, Ubstadt-Weiher 

u. a.: Verlag Regionalkultur 2021, 208f. 

Fix, Karl-Heinz: Zustimmung – Anpassung – Widerspruch: Quellen zur Geschichte des 

bayerischen Protestantismus in der Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft, 2 Bde. (AKiZ, 

A 21), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021. 

Flämig, Konrad: Christsein zwischen Selbstbehauptung und Anpassung. Geschichte des Gnadauer 

Kinder- und Jugenddienstes in der DDR vom Aufbau bis zur Wiedervereinigung, Kassel: Born-

Verlag 2021. 

Förster, Hans: Der lange Schatten eines „Nazi-Professors“. Überlegungen zum ThWNT und zu 

seinem Einfluss auf Übersetzungen, in: Kirche und Israel 36 (2021), 45–58. 

Frey-Reininghaus, Gerhard: Der Gustav-Adolf-Verein und die Evangelischen in der 

Tschechoslowakei zur Zeit des Nationalsozialismus, in: Zwischen Anpassung und Kampf um 

die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 

88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 210–222. 

Friedrich, Norbert: Brigitte Schröder. Eine diakonisch-evangelische Persönlichkeit, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 141–148. 

Friedrich, Norbert, Diakonie, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 188–208. 

Friedrich, Norbert: Der Gustav-Adolf-Verein und der Verbandsprotestantismus in der NS-Zeit, 

in: Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im 

Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 

2021, 13–32. 

Friedrich, Norbert: Der Kaiserswerther Verband in der Zeit des Nationalsozialismus, in: 

Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im 

Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche 

Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 15–39. 

Friedrich, Norbert: Vom Betriebsrat zur Mitarbeitervertretung. Die Idee der Dienstgemeinschaft 

in Kirche und Diakonie. Einige historische Anmerkungen, in: Jähnichen, Traugott u. a. (Hg.): 

Priorität für die Arbeit. Profile kirchlicher Präsenz in der Arbeitswelt gestern und heute. 

Festschrift für Günter Brakelmann zum 90. Geburtstag (Schriften des Netzwerks zur 

Erforschung des Sozialen Protestantismus, 1), Berlin: Lit 2021, 275–286. 



138 

Frisch, Michael: Einhundert Jahre Kirchenverfassungsgesetz der Evangelischen Landeskirche in 

Württemberg, in: Zeitschrift für evangelisches Kirchenrecht 66 (2021), 384–399. 

Frisch, Michael: Das Kirchenverfassungsgesetz der Evangelischen Landeskirche in Württemberg 

von 1920 bis 2020, in: 100 Jahre Kirchenverfassung der Evangelischen Landeskirche in 

Württemberg, hg. von Michael Droege in Verbindung mit Michael Frisch, Norbert Haag und 

Jürgen Kampmann (Untersuchungen über Recht und Religion, 1), Tübingen: Mohr Siebeck 

2021, 61–141. 

Gailus, Manfred: Gläubige Zeiten. Religiosität im Dritten Reich, Freiburg: Herder 2021. 

Garbe, Irmfried: Die Arbeitsgemeinschaft für pommersche Kirchengeschichte, in: Zeitschrift für 

Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 4 (2021), 151–155. 

Geck, Albrecht: Die Kirchenprovinz Westfalen und das Ende des preußischen Summepiskopats 

1918 / 19, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und 

Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der 

Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 97–115. 

Gestrich, Andreas: Gesellschaftliche Herausforderungen, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry 

(Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit 

(1945–1961) (Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 56–77. 

Gestrich, Andreas: Richard von Weizsäcker. Ein Christ in politischer Verantwortung, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 206–213. 

Geyer, Hermann: Christian Führer. Nikolaikirche – offen für alle, in: Hermle, Siegfried / Schneider, 

Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 (Christentum 

und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 36–43. 

Godt, Peter / Godt, Christiane: Johannes Schröder (1909–1990). ˶ Fürchte dich nicht, glaube nur“!, 

in: Godt, Christiane u. a. (Hg.): Waches Gewissen – Aufruf zum Widerstand. Reden und 

Predigten eines Wehrmachtpfarrers aus sowjetischer Gefangenschaft 1943–1945, Göttingen: 

Wallstein 2021, 21–80. 

Goldammer, Karl-Christoph: Kirchliche Publizistik in der DDR. Die Kirchenzeitung „Glaube und 

Heimat“ 1946–1989, in: Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 221–227. 

Graf, Friedrich Wilhelm: Helmut Thielicke und die „Zeitschrift für Evangelische Ethik“. Zur 

Ideengeschichte der protestantischen Bundesrepublik (Religion in der Bundesrepublik 

Deutschland, 10), Tübingen: Mohr Siebeck 2021. 

Großbölting, Thomas: Kirchliche Zeitgeschichte – Überlegungen zu Stand und 

Herausforderungen einer Disziplin, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / 

Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven 

(AKiZ, B 83), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 21–32. 

Haag, Norbert: 1920/1924 – Die württembergische Kirchenverfassung in sozial-, mentalitäts- und 

politikgeschichtlicher Perspektive, in: 100 Jahre Kirchenverfassung der Evangelischen 

Landeskirche in Württemberg, hg. von Michael Droege in Verbindung mit Michael Frisch, 

Norbert Haag und Jürgen Kampmann (Untersuchungen über Recht und Religion, 1), Tübingen: 

Mohr Siebeck 2021, 1–21. 



139 

Haferland, Deborah: Hirtenamt und Fahnenflucht: Debatten um die Ausreise von Pfarrerinnen, 

Pfarrern und kirchlichen Mitarbeitenden aus der DDR in den 1970er und 1980er Jahren, in: 

Kirchliche Zeitgeschichte 34 (2021), 165–190. 

Hahn, Udo: Hildegard Hamm-Brücher. Gewissensfreiheit und -verantwortung, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 52–59. 

Hannig, Nicolai: Religion und Kirche in der Mediengesellschaft des 20. Jahrhunderts, in: 

Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 40 (2021), 19–40. 

Hanzig, Christoph: Seelsorger der Patienten oder Helfer des Regimes? – Die Anstaltspfarrer in den 

sächsischen Heil- und Pflegeanstalten 1933–1945, Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / 

Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im Nationalsozialismus. Beispiele aus 

Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 

2021, 115–137. 

Happe, Katja: ,,Man suchte Anschluss und fand die deutsche Kirche und Gemeinde“. Die 

deutschen Kirchengemeinden in den Niederlanden in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, 

in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? 

Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik 

und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 273–288. 

Haubold, Arndt: Der Leipziger Hauptverein des GAV 1933–1945, in: Zwischen Anpassung und 

Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische 

Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 53–62. 

Hechler, Gerhard [auf der Grundlage der Archivrecherche von Gisa Bauer]: Der GAV Hessen-

Nassau im Nationalsozialismus, in: Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene Identität. 

Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), 

Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 102–117. 

Helmke, Julia: Ein Abriss protestantischer Filmarbeit seit 1948, in: Rottenburger Jahrbuch für 

Kirchengeschichte 40 (2021), 61–68. 

Hering, Rainer: Vom Patronat zur Demokratie. Die Evangelisch-lutherische Kirche im 

Hamburgischen Staate in der Weimarer Republik, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche 

ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der 

Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 183–

198. 

Hermann, Stefan: Die Entstehung des Pädagogisch-Theologischen Zentrums der Evangelischen 

Landeskirche in Württemberg. Vom Katechetischen Amt zum PTZ, in: Käbisch, David / 

Wischmeyer, Johannes (Hg.): Wind of change? „1968“ und „1989“ in der ost- und 

westdeutschen Religionspädagogik (Studien zur religiösen Bildung, 21), Leipzig: EVA 2021, 79–

102. 

Hermle, Siegfried: „Das bedeutet für uns Umwälzung und Katastrophe“. Die Evangelische Kirche 

und die Einführung des „Judensterns“ im September 1941, in: Mitteilungen zur Kirchlichen 

Zeitgeschichte 15 (2021), 9–40. 

Hermle, Siegfried: Christen und Juden in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 209–230. 



140 

Hermle, Siegfried: Die Einführung des Frauenwahlrechts in der württembergischen Landeskirche, 

in: Blätter für württembergische Kirchengeschichte 121 (2021), 13–26. 

Hermle, Siegfried: Das „Entjudungsinstitut“ in der Wahrnehmung der Bekennenden Kirche, in: 

Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und 

Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 197–

222. 

Hermle, Siegfried: Die evangelische Kirche in Köln nach Kriegsende, in: Jahrbuch für Evangelische 

Kirchengeschichte des Rheinlandes 70 (2021), 181–197. 

Hermle, Siegfried: Heinz-Horst Deichmann. Christ und Unternehmer, in: Hermle, Siegfried / 

Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 

(Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 21–28. 

Hermle, Siegfried: Periodisierungsfragen der Kirchlichen Zeitgeschichte aus evangelischer 

Perspektive, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, 

Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 53–73. 

Hermle, Siegfried: Der Streit um die Schule in der rheinischen Kirchenprovinz in der Weimarer 

Republik, in: Schneider, Thomas Martin (Hg.): Unterwegs in der ersten deutschen Demokratie. 

Rheinischer Protestantismus und Weimarer Republik (SVRKG.KR, 13), Bonn: Dr. Rudolf 

Habelt 2021, 70–92. 

Heschel, Susannah: Die Historiographie des Instituts zur Erforschung und Beseitigung des 

jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry 

(Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, 

B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 331–357. 

Holzem, Andreas / Kleinehagenbrock, Frank: Katholischsein in der Bundesrepublik Deutschland. 

Semantiken, Praktiken, Emotionen in der westdeutschen Gesellschaft 1965–1989 / 90, in: 

Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 237–243. 

Howson, Peter: Britain and the German Churches, 1945–1950. The Role of the Religious Affairs 

Branch in the British Zone (Studies in Modern British Religious History, 43), Woodbridge: 

Boydell Press 2021. 

Huber, Wolfgang: Heinz Eduard Tödt, in: Zeitschrift für evangelische Ethik 65 (2021), 57–61. 

Hüffmeier, Wilhelm: „Distanzfreies Staatserlebnis“? – Hans Gerber als Präsident des Gustav-

Adolf-Vereins in der Zeit des Nationalsozialismus, in: Zwischen Anpassung und Kampf um die 

eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 

[2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 33–52. 

Israel, Carlotta: Evangelische Frauenordination im geteilten Deutschland, in: Mitteilungen zur 

Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 207–213. 

Jacobi, Thorsten: „In den Riss hineinstellen“ – Wilhelm Philipps der Jüngere (1891–1982). 

Dokumente aus seinem Leben für Kirche und Diakonie von der Kaiserzeit bis in die Zeit des 

geteilten Deutschland (Unio und Confessio, 31), Bielefeld: Luther-Verlag 2021. 

Jarlert, Anders: Deutsche Gemeinden in der schwedischen Kirche. Die deutschen Gemeinden in 

Stockholm und Göteborg in den 1930er und 1940er Jahren, in: Gestrich, Andreas / Hemle, 

Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. 



141 

Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 291–304. 

Johnson, Wendell G.: Komerad Martin. Luther as an East(ern) German, in: Journal of religious 

and theological information 20 (2021), H. 3, 69–84. 

Jungwirth, Leonhard: Das österreichisch-protestantische Opfernarrativ und seine Wandlungen im 

Laufe des 20. Jahrhunderts. Eine Studie zu evangelischer Erinnerungskultur und 

Geschichtspolitik am Beispiel des oberösterreichischen Bauernkriegs von 1626, in: Mitteilungen 

zur Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 41–73. 

Justke, Sebastian: Apartheid und Ökumene. Evangelische Auslandsgemeinden im südlichen Afrika 

von den 1930er bis zu den 1970er Jahren, in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, 

Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen 

Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 131–163. 

Käbisch, David: Die Reformjahre um 1968 und 1989 im Spiegel religionspädagogischer 

Dissertationen: Bestandsaufnahme und Bibliographie, in: Ders. / Wischmeyer, Johannes (Hg.): 

Wind of change? „1968“ und „1989“ in der ost- und westdeutschen Religionspädagogik 

(Studien zur religiösen Bildung, 21), Leipzig: EVA 2021, 169–214. 

Käbisch, David: Zeitzeugen als ergänzende Quelle in der kirchengeschichtlichen und 

religionspädagogischen Forschung. Beispiele zu „1968“ und „1989“, in: Ders. / Wischmeyer, 

Johannes (Hg.): Wind of change? „1968“ und „1989“ in der ost- und westdeutschen 

Religionspädagogik (Studien zur religiösen Bildung, 21), Leipzig: EVA 2021, 155–168. 

Käfer, Anne: Die christliche Welt und der Gott der Geschichte. Zum Religionsbegriff bei Martin 

Rade (1857–1940), in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der Bürger. Der 

Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten Weltkrieg, 

Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 700–715. 

Kähler, Christoph: Kirche als Notgemeinschaft, in: Noack, Axel / Seidel, Thomas A. (Hg.): Die 

Evangelische Kirche in Mitteldeutschland. Schlaglichter der Kirchengeschichte vom frühen 

Mittelalter bis heute, Leipzig: EVA 2021, 174–180. 

Kaminsky, Uwe: Der „Fachausschuss für Eugenik“ der Inneren Mission am Beispiel seiner 

sächsischen Vertreter (1931–1938), in: Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / Westfeld, Bettina 

(Hg.): Konfession und Wohlfahrt im Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und 

Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 41–

71. 

Kampmann, Jürgen: Zur Erarbeitung des Kirchenverfassungsgesetzes der Evangelischen 

Landeskirche in Württemberg vom 24. Juni 1920, in: 100 Jahre Kirchenverfassung der 

Evangelischen Landeskirche in Württemberg, hg. von Michael Droege in Verbindung mit 

Michael Frisch, Norbert Haag und Jürgen Kampmann (Untersuchungen über Recht und 

Religion, 1), Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 47–60. 

Kampmann, Jürgen: Der Münsteraner Pfarrer Heinz Hunger (1907–1995). Thüringer Deutscher 

Christ – Wiener und Eisenacher Religionspsychologe – Westfälischer Berufsschul-

Religionspädagoge – bundesweit wirkender Forscher zur Jugendsexualität und antiken 

erotischen Kunst, in: Jahrbuch für westfälische Kirchengeschichte 117 (2021), 223–255. 



142 

Kampmann, Jürgen: Preußen und Württemberg – und auch das preußische Hohenzollern, in: 

Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der 

evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, 

Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 79–94. 

Kiec, Olgierd: Die evangelischen Kirchen in Polen nach 1918, in: Spehr, Christopher (Hg.): 

Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in 

der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 

2021, 315–330. 

Kiesel, Elena Marie Elisabeth: Zwischen diakonischer Selbstbehauptung und 

nationalsozialistischer Wohlfahrtspolitik. Der interne Diskurs dreier Diakonissen-Mutterhäuser 

der Provinz Sachsen zwischen 1933 und 1945, in: Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / 

Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im Nationalsozialismus. Beispiele aus 

Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 

2021, 267–287. 

Klassohn, Helge: Das Ende des landesherrlichen Kirchenregiments in Anhalt. Die Bildung einer 

eigenständigen Landeskirche ab 1918 und das Wirken von Franz Hoffmann und Ewald Stier, 

Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der 

evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, 

Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 213–239. 

Koch, Ernst: Abschiede und ein Neuanfang: Das Werden der Thüringer evangelischen Kirche 

1918 / 19, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und 

Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der 

Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 243–260. 

Kratzert, Lucius: Leben mit den Göttern. Religion zwischen subjektiver Anschauung und 

geschichtlicher Genese. Paul Wernle (1872–1939), in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): 

Die Religion der Bürger. Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz 

bis zum Ersten Weltkrieg, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 815–825. 

Krausche: Manja: Das Brüder- und Pflegehaus Zoar-Martinshof in Rothenburg (Oberlausitz), in: 

Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im 

Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche 

Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 247–265. 

Kraushaar, Wolfgang: Rudi Dutschke. Protest und Inbegriff einer Protest-Generation, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 29–35. 

Kühne, Hans-Jochen: Die Entstehung der Evangelischen Kirche von Schlesien und die ersten 

Jahre der neuen Landeskirche, in: Jahrbuch für Schlesische Kirchengeschichte 99/100 

(2020/21), 109–163. 

Lauster, Jörg: Die Erfahrung des Heiligen. Religion bei Rudolf Otto (1869–1937), in: Pfleiderer, 

Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der Bürger. Der Religionsbegriff in der 

protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten Weltkrieg, Tübingen: Mohr Siebeck 

2021, 803–814. 



143 

Leeb, Rudolf: Österreich: Evangelische Diaspora und Deutsches Volkstum, in: Zwischen 

Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= 

Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 167–178. 

Lehmann, Hartmut / Lehmann, Silke: Johannes Schröder im Widerstand gegen Hitler. Versuch 

einer historischen Einordnung und Bewertung seiner Moskauer Predigten und Ansprachen, in: 

Godt, Christiane u. a. (Hg.): Waches Gewissen – Aufruf zum Widerstand. Reden und Predigten 

eines Wehrmachtpfarrers aus sowjetischer Gefangenschaft 1943–1945, Göttingen: Wallstein 

2021, 331–365. 

Leicht, Robert: Herbert Wehner. Politische Diakonie, in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas 

Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 (Christentum und 

Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 189–196. 

Lenski, Daniel: Deutsch und evangelisch? Die Debatte um den Namen der Deutschen 

Evangelischen Kirche in Chile, in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar 

(Hg.): Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen 

Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 95–109. 

Lenski, Daniel: „Die Kirche unserer Väter“. Deutschtumskonstruktionen in der Chile-Synode und 

der Deutschen-Evangelischen Kirche in Chile (AKiZ, B 80), Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht 2021. 

Lepp, Claudia: Georg Picht. Protestantischer Bildungsbürger und „Berufs-Kassandra“, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 125–132. 

Lepp, Claudia: Kirchliche Zeitgeschichte und Erinnerungskultur, in: Brechenmacher, Thomas / 

Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. 

Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 159–

176. 

Lepp, Claudia: Protestantismus und Politik, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 34–55. 

Leppin, Volker: Der Württembergische Hauptverein des Gustav-Adolf-Vereins im Dritten Reich 

(= Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), in: Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene 

Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 

[2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 72–88. 

Lewek, Philine: Die Rede vom christlichen Abendland: Zur Politisierung des Religiösen im 20./21. 

Jahrhunde, in: Kirchliche Zeitgeschichte 34 (2021), 147–164. 

Lienemann, Wolfgang: Carl Friedrich von Weizsäcker. „Der Weltfriede wird zur Lebensbedingung 

des technischen Zeitalters“, in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): 

Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), 

Leipzig: EVA 2021, 197–205. 

Linck, Stephan: Verweigerung und Dialog. Wie die lutherischen Kirchen Norddeutschlands mit 

NS-Vergangenheit. Wie die lutherischen Kirchen Norddeutschlands mit NS-Vergangenheit und 

Antisemitismus umgingen, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher 



144 

„Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 305–329. 

Lipinski, Filip: Die evangelischen Kirchen in Polen und das Problem des Nationalsozialismus, , in: 

Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten 

Reich (= Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 

195–209. 

Löffler, Ulrike: „Zeitgeschichte im Lichte des Wortes Gottes prüfen“. Christliche Bezüge in der 

Gedenkstättenarbeit der alten Bundesrepublik, in: Religiöse Praxis in Konzentrationslagern und 

andern NS-Haftstätten (Beiträge zur Geschichte der nationalsozialistischen Verfolgung 2), 

Göttingen: Wallstein 2021, 150–170. 

Lohrengel, Jan: Zuflucht am Bosporus. Die Deutsche Evangelische Kirchengemeinde Istanbul in 

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, 

Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen 

Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 307–320. 

Loos, Mirjam: Die Figur einer „jüdisch bolschewistischen Weltgefahr“. Funktionen und Leerstellen 

im deutschsprachigen Protestantismus, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das 

Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 225–233. 

Lorentzen, Tim: „Wir klagen uns an“. Rückblick auf eine Kieler Bibliotheksausstellung über Hans 

Asmussen, in: Zeitschrift für Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 4 (2021), 161–168. 

Lorenz, Elisabeth: Zum Jesusbild der „Botschaft Gottes“ – Bibelrezeption und Bibelredaktion im 

Neuen Testament des Eisenacher ‚Entjudungsinstituts‘ von 1940, in: Spehr, Christopher / 

Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der 

NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 245–256. 

Lück, Wolfgang: Die Landeskirche in Hessen-Darmstadt zwischen 1918 und 1933, in: Spehr, 

Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der 

evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, 

Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 261–277. 

Lüpke, Johannes von: Gottes Wirksamkeit, menschlich wahrgenommen. Der Religionsbegriff bei 

Adolf Schlatter (1852–1938), in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der 

Bürger. Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten 

Weltkrieg, Tübingen: Mohr Siebeck, 844–858. 

Lukas, Reinald: Die gemeinsame Sozialarbeit der Konfessionen im Bergbau (GSA) in Geschichte 

und Gegenwart in der Perspektive von kirchlichen Tagungsleitern und Tagungsteilnehmern. 

Einige Anmerkungen, in: Jähnichen, Traugott u. a. (Hg.): Priorität für die Arbeit. Profile 

kirchlicher Präsenz in der Arbeitswelt gestern und heute. Festschrift für Günter Brakelmann 

zum 90. Geburtstag (Schriften des Netzwerks zur Erforschung des Sozialen Protestantismus, 

1), Berlin: Lit 2021, 59–71. 

Mann, Christine: Die Wiener konfessionellen Schulen und ihr Schicksal 1938–1945. Eine 

Bestandsaufnahme der katholischen, evangelischen und jüdischen Privatschulen (Religion und 

Bildung, 5), Wien: Lit-Verlag 2021. 



145 

Matern, Harald: Gelebte Religion ohne Dogma und Kirche. Zum Religionsbegriff bei Adolf von 

Harnack (1851–1930), in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der Bürger. 

Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten Weltkrieg, 

Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 770–802. 

McLeod, Hugh: The Sixties and After: Entering the Post-Christian Era in Western Europe?, in: 

Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): 

Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 255–274. 

Meireis, Torsten: Eigensinnige Gegenbewegung. Revisionen im Religionsbegriff Leonhard Ragaz’ 

(1868–1945), in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der Bürger. Der 

Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten Weltkrieg, 

Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 947–965. 

Menzel, Ulrich: Zwischen Deutschen Christen und Neuen Heiden. Hitlers überraschender Besuch 

vom Juli 1935 in Braunschweig, die Umwidmung des Braunschweiger Doms und die 

Neukonzipierung der „Gemeinschaftssiedlung Lehndorf“ und deren Kirche (Quellen und 

Beiträge zur Geschichte der Evangelisch-lutherischen Landeskirche in Braunschweig, 27), 

Wolfenbüttel: Ev.-luth. Landeskirche in Braunschweig 2021. 

Meyer, Johann: Zwischen „Datengott“ und „Datenaskese“. Bundesdeutscher Protestantismus und 

elektronische Datenverarbeitung (EDV), in: Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 15 

(2021), 229–235. 

Morgenstern, Matthias: Walter Grundmann als Schüler Gerhard Kittels. Variationen des 

„christlichen Antisemitismus“ zwischen Tübingen und Eisenach, in: Spehr, Christopher / 

Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der 

NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 177–195. 

Mühling, Andreas: Politische Umbrüche 1918 / 19 und die Rheinische Provinzialkirche, in: Spehr, 

Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der 

evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, 

Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 117–128. 

Müller, Fruzsina: Das Leipziger Diakonissenhaus im Nationalsozialismus in 

geschlechtergeschichtlicher Perspektive, in: Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / Westfeld, 

Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und 

Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 195–

227. 

Naumann, Martin: Die Bedeutung von Bischof Hans-Joachim Fränkel für die Evangelische Kirche 

der schlesischen Oberlausitz, in: Jahrbuch für Schlesische Kirchengeschichte 99/100 (2020/21), 

165–183. 

Neß, Dietmar: IM „Max Richter“. Lektüre einer Stasi-Akte, in: Jahrbuch für Schlesische 

Kirchengeschichte 99/100 (2020/21), 301–318. 

Neß, Dietmar: Die schlesische Kirchenprovinz 1918–1933 und die Unierte evangelische Kirche in 

Polnisch Oberschlesien seit 1923, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. 

Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik 

(Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 151–179. 



146 

Nett, Johannes: ,,Lazarus vor seiner Tür“ Die kirchlichen Netzwerke der sudetendeutschen 

Protestanten auf ihrem Weg von der tschechischen Diaspora in die deutschen Landeskirchen, 

in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? 

Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik 

und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 167–186. 

Niether, Hendrik: „Der Fall Otto Piper“. Das Schicksal eines religiösen Sozialisten während der 

Ruhrbesetzung (1923), in: Hofheinz, Marco / Lückel, Ulf (Hg.): Zentrale Gestalten 

evangelischer Kirchengeschichte in Niedersachsen, Bielefeld: Luther-Verlag 2021, 273–290. 

Nikles, Bruno W.: Bahnhofsmission in Deutschland. Im Kontext der Epochen der 

Wohlfahrtspflege, in: Evangelische Theologie 81 (2021), 248–257. 

Noack, Axel: Am Anfang stand der Kompromiss – die Gründung der KPS nach 1945, in: Ders. / 

Seidel, Thomas A. (Hg.): Die Evangelische Kirche in Mitteldeutschland. Schlaglichter der 

Kirchengeschichte vom frühen Mittelalter bis heute, Leipzig: EVA 2021, 188–194. 

Noack, Axel: Die Geschichte der „EKU-Ost-Kirchen“ als Kontext der Geschichte der „EKs-OL“, 

in: Jahrbuch für Schlesische Kirchengeschichte 99/100 (2020/21), 261–299. 

Noack, Axel: Von der Eisenacher Konferenz zum Deutschen Evangelischen Kirchenbund, in: 

Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der 

evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, 

Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 39–76 

Noltensmeier, Gerrit: Revolution und kirchliche Neuordnung in Lippe, in: Spehr, Christopher 

(Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen 

Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), 

Leipzig: EVA 2021, 199–211. 

Nottmeier, Christian: Karl Holl, Adolf von Harnack und der liberale Protestantismus zwischen 

Kaiserreich und Republik im Spiegel einer Gelehrtenfreundschaft, in: Assel, Heinrich (Hg.): 

Karl Holl. Leben – Werk – Briefe, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 283–313. 

Oelke, Harry: Forschungsgegenstände der Kirchlichen Zeitgeschichte aus evangelischer 

Perspektive, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, 

Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 77–92. 

Oelke, Harry: Gesamtschau: Protestantismus in der Nachkriegszeit, in: Hermle, Siegfried / Oelke, 

Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der 

Nachkriegszeit (1945–1961) (Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 11–33. 

Oelke, Harry / Spehr, Christopher: Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Eine Einführung, in: 

Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und 

Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 13–

26. 

Otte, Hans: August Marahrens. Hannoverscher Landesbischof in schwieriger Zeit, in: Hofheinz, 

Marco / Lückel, Ulf (Hg.): Zentrale Gestalten evangelischer Kirchengeschichte in 

Niedersachsen, Bielefeld: Luther-Verlag 2021, 291–307. 



147 

Owetschkin, Dimitrij: Heinz Oskar Vetter. Gewerkschafter in kritischer Solidarität mit der Kirche, 

in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende 

Gestalten nach 1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 181–188. 

Pahl, Henning: Homepage – Online-Findbuch – Online-Digitalisat. Digitale Informationsquellen 

für Benutzer evangelischer Archive, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / 

Lepp, Claudia / Harry Oelke (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven 

(AKiZ, B 83), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 179–190. 

Petersen, Hans-Christian: Evangelische Deutsche im Ausland? Traditionen und Perspektiven eines 

Forschungsfeldes, in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): 

Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen 

Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 21–41. 

Pfleiderer, Georg: „Der lebendige Gott“ als religiös-soziale Weltanschauung. Der Beitrag Hermann 

Kutters (1863–1931) zum Religionsdiskurs der Moderne, in: Ders. / Matern, Harald (Hg.): Die 

Religion der Bürger. Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis 

zum Ersten Weltkrieg, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 928–946. 

Pietz, Hans-Wilhelm: Unmittelbar bei den Gemeinden: Beobachtungen zur Arbeit und Bedeutung 

der Ämter, Werke und Einrichtungen der evangelischen Kirche der schlesischen Oberlausitz, 

in: Jahrbuch für Schlesische Kirchengeschichte 99/100 (2020/21), 185–260. 

Pöpping, Dagmar: Christliche Sinnstiftung im Vernichtungskrieg. Wie deutsche Kriegspfarrer 1941 

den Angriff auf die Sowjetunion erlebten und deuteten, in: Mitteilungen zur Kirchlichen 

Zeitgeschichte 15 (2021), 155–187. 

Pöpping, Dagmar: Hermann Kunst. Vom Kriegspfarrer zum Versöhnungspolitiker, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 101–108. 

Prehn, Ulrich: „Herr Ober-Sturmbannführer, bauen Sie mir schnell eine Kapelle!“ Christliche 

Seelsorge und Gottesdienstpraxis in NS-Zwangslagern, in: Religiöse Praxis in 

Konzentrationslagern und andern NS-Haftstätten (Beiträge zur Geschichte der 

nationalsozialistischen Verfolgung, 2), Göttingen: Wallstein 2021, 75–89. 

Puschner, Uwe: Völkische Bewegung, Weltanschauung, Religionskonzepte und 

Religionsgemeinschaften in der langen Jahrhundertwende, in: Spehr, Christopher / Oelke, 

Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit 

(AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 39–64. 

Pyka, Holger: Hanns Dieter Hüsch. Das Schwere mit Heiterkeit so leicht machen, wie es schwer 

ist, in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende 

Gestalten nach 1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 84–92. 

Quadrelli, Paola: Peter Härtling. Glaube und Zweifel, in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas 

Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 (Christentum und 

Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 60–67. 

Reif, Julia: „Ja, sie hat, bei all ihrer Kleinheit, [...] eine weltgeschichtliche Aufgabe“. Die deutsche 

evangelische Auslandsgemeinde in Rom 1926–1949, in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / 

Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert 



148 

zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 211–251. 

Reifarth, Jürgen: Deutsche Heilsgewissheit. Alfred Kurz (1870–1958), in: Fincke, Andreas / Rein, 

Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder aus fünf Jahrhunderten, 

Leipzig: EVA 2021, 133–145. 

Reitzig, Friedrich: „Der Jugendfreund“ und die politischen Umbrüche zwischen 1914 bis 1933 

(Kleine Schriften des Vereins für württembergische Kirchengeschichte, 27), Stuttgart: Verein 

für württembergische Kirchengeschichte 2021. 

Rimestad, Sebastian: Von „deutschen“ Landeskirche zu nationalen Volkskirchen. Der Umbruch 

1917 / 20 in den evangelisch-lutherischen Kirchen des Baltikums, in: Spehr, Christopher (Hg.): 

Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in 

der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 

2021, 331–344. 

Rößler, Hans: Siegfried Leffler (1900–1983) und seine Synthese zwischen Nationalsozialismus und 

Christentum, in: Zeitschrift für bayerische Kirchengeschichte 90 (2021), 120–148. 

Roggenkamp, Antje: Antiautoritäre Erziehung als Herausforderung für die Religionspädagogik der 

1960er und 70er Jahre?!, in: Käbisch, David / Wischmeyer, Johannes (Hg.): Wind of Change? 

„1968“ und „1989“ in der ost- und westdeutschen Religionspädagogik, Leipzig: EVA 2021, 

103–122. 

Roggenkamp, Antje: Bildung, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 144–153. 

Rosin, Maximilian: Theologische Existenz zwischen den Fronten. Gerhard Gloege in den 

politischen und kirchenpolitischen Konflikten seiner Zeit (1946–1961), in: Mitteilungen zur 

Kirchlichen Zeitgeschichte 15 (2021), 215–219. 

Rothe, Aribert: Erfurter Katechetin der ersten Stunde. Anna-Luise Reichardt (1921–2017), in: 

Fincke, Andreas / Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder 

aus fünf Jahrhunderten, Leipzig: EVA 2021, 197–208. 

Rothe, Aribert: „Papa Jentzsch“ – volksmissionarischer Pfarrer der Bekennenden Kirche. Martin 

Jentzsch (1879–1967), in: Fincke, Andreas / Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: 

Protestantische Lebensbilder aus fünf Jahrhunderten, Leipzig: EVA 2021, 147–155. 

Rupnow, Dirk: „Judenforschung“ im „Dritten Reich“ – Institutionen, Konzepte und Dynamiken 

einer NS-Musterwissenschaft, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher 

„Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 99–116. 

Ruthendorf-Przewoski, Cornelia von: Ein Wind of Change 1968 und 1990 in den evangelischen 

Landeskirchen in der DDR und deren Religionspädagogik?, in: Käbisch, David / Wischmeyer, 

Johannes (Hg.): Wind of change? „1968“ und „1989“ in der ost- und westdeutschen 

Religionspädagogik (Studien zur religiösen Bildung, 21), Leipzig: EVA 2021, 45–60. 

Sander, Hartmut: Der Kampf um die Identität des Hauptvereins der Evangelischen Gustav Adolf-

Stiftung in der Provinz Brandenburg und dessen Folgen, in: Zwischen Anpassung und Kampf 



149 

um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische 

Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 148–166. 

Sarx, Tobias: Alternative Wege in den Pfarrdienst? Die Pfarrverweser- und Pfarrvikariatsausbildung 

in der schleswig-holsteinischen Landeskirche während der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, 

in Zeitschrift für Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 4 (2021), 101–126. 

Sarx, Tobias: Gebet verändert die Welt. Ein Vergleich der Konzeptionen des Politischen 

Nachtgebets in Köln (1968) und der Friedensgebete in Leipzig (1989), in: Käbisch, David / 

Wischmeyer, Johannes (Hg.): Wind of change? „1968“ und „1989“ in der ost- und 

westdeutschen Religionspädagogik (Studien zur religiösen Bildung, 21), Leipzig: EVA 2021, 61–

78. 

Sass, Hartmut von: Das ultimative Entweder / Oder. Zur Gewissheit der Religion bei Karl Heim 

(1874–1958), in: Pfleiderer, Georg / Matern, Harald (Hg.): Die Religion der Bürger. Der 

Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten Weltkrieg, 

Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 877–889. 

Schaller, Berndt: Christlich-akademische Judentumsforschung im Dienst der NS-Rassenideologie 

und -Politik (Jüdische Religion, Geschichte und Kultur, 31), Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht 2021. 

von Scheliha, Arnulf: Theologische Signatur, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 123–143. 

Scherf, Rebecca: Auf der Suche nach Erich B. Spuren eines Geistlichen in der Geschichte der 

evangelischen Kirche und Konzentrationslager zwischen 1933 und 1945, in: Spehr, Christopher 

/ Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der 

NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 257–266. 

Schjørring, Jens Holger: Das Vermächtnis der Bekennenden Kirche und die Moskauer Predigten 

von Johannes Schröder, in: Godt, Christiane u. a. (Hg.): Waches Gewissen – Aufruf zum 

Widerstand. Reden und Predigten eines Wehrmachtpfarrers aus sowjetischer Gefangenschaft 

1943–1945, Göttingen: Wallstein 2021, 367–382. 

Schneider, Thomas Martin: Akteure der Kirchlichen Zeitgeschichte – evangelisch, in: 

Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): 

Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 115–135. 

Schneider, Thomas Martin: Die Allgemeine Evangelisch-Lutherische Kirchenzeitung, in: 

Confrontations au national-socialisme en Europe francophone et germanophone / 

Auseinandersetzungen mit dem Nationalsozialismus im deutsch- und französischsprachigen 

Europa 1919–1949, hg. von Michel Grunewald / Olivier Dard / Uwe Puschner, Bd. 5. 1: 

Protestanten und Katholiken aus dem deutschsprachigen Europa, hg. von Michael Hüttenhoff 

/ Lucia Scherzberg, Bruxelles u. a.: Peter Lang 2021, 75–88. 

Schneider, Thomas Martin: Die „Deutschen Christen“ und ihre ‚Rassentheologie‘, in: Spehr, 

Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und 

Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 83–

98. 



150 

Schneider, Thomas Martin: The Development of Moral Discernment in the Evangelical Church in 

Germany in Light of National Socialist state crimes, in: Wijlens, Myriam / Shmaliy, Vladimir / 

Sinn, Simone (Eds.): Churches and Moral Discernment, Vol. 2: Learning from History (Faith 

and Order Paper, 229), Geneva 2021, 139–159. 

Schneider, Thomas Martin: Helmut Schmidt. Zwischen Johann Sebastian Bach und Max Weber, 

in: Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende 

Gestalten nach 1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 133–140. 

Schneider, Thomas Martin: Ökumene, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 165–187. 

Schneider, Thomas Martin: Theologische Aufbrüche, in: Ders. (Hg,): Unterwegs in der ersten 

deutschen Demokratie. Rheinischer Protestantismus und Weimarer Republik, Bonn; Dr. Rudolf 

Habelt 2021 (= SVRKG. KR, 13), 46–55. 

Schröder, Johannes: Predigten und Ansprachen, in: Godt, Christiane u. a. (Hg.): Waches Gewissen 

– Aufruf zum Widerstand. Reden und Predigten eines Wehrmachtpfarrers aus sowjetischer 

Gefangenschaft 1943–1945, Göttingen: Wallstein 2021, 81–330. 

Schroeter-Wittke, Harald: Reinold von Thadden-Trieglaff. Der Zusammenführer, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 173–180. 

Schulze, Nora Andrea: Hans Meiser: Lutheraner – Untertan – Opponent. Eine Biographie (AKiZ, 

B 81), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021. 

Schult, Maike: Kultur, in: Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche 

Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961) 

(Christentum und Zeitgeschichte, 9), Leipzig: EVA 2021, 154–164. 

Schult, Maike: Praktische Theologie und Kirchliche Zeitgeschichte. Beobachtungen zur Arbeit im 

kleinen Grenzgebiet, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, Claudia 

/ Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, B 83), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 205–214. 

Schuster, Dirk: Die Instrumentalisierung von Religionswissenschaft in den Arbeiten des 

Eisenacher ,Entjudungsinstituts‘, in: Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher 

„Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 235–243. 

Schwab, Sebastian: Vom Nutzen und Nachteil der kirchlichen Zeitgeschichte für die evangelische 

Kirchenrechtswissenschaft, in: Brechenmacher, Thomas / Kleinehagenbrock, Frank / Lepp, 

Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte. Bilanz – Fragen – Perspektiven (AKiZ, 

B 83), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 233–251. 

Schwarz, Karl W.: Der österreichische Protestantismus im politischen Diskurs des 20. 

Jahrhunderts. Anmerkungen zu Affinitäten, Optionen und Aporien – Eine Forschungsbilanz, 

in: Kirchliche Zeitgeschichte (2021), 313–359. 

Schwarz, Karl W.: Sie haben (…) geholfen, den nationalsozialistischen Einbruch in unsere Kirche 

abzuwehren“: Anmerkungen zu Gerhard Kittel und dessen Lehrtätigkeit in Wien, in: Heil, Uta 



151 

/ Schellenberg, Annette (Hg.): Theologie als Streitkultur (Wiener Jahrbuch für Theologie, 13), 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 319–339. 

Schwarz, Karl W.: „Wie verzerrt ist nun alles!“ Die Evangelisch-Theologische Fakultät in Wien in 

der NS-Ära, Wien: new academic press 2021. 

Schwenke, Kerstin: ˶... bring one into touch with the prisoners ...“ Gefangenenfürsorge britischer 

und US-amerikanischer Quäker in nationalsozialistischen Konzentrationslagern 1933 bis 1935, 

in: Religiöse Praxis in Konzentrationslagern und anderen NS-Haftstätten (Beiträge zur 

Geschichte der nationalsozialistischen Verfolgung 2), Göttingen: Wallstein 2021, 64–74. 

Schwier, Helmut: Vielstimmig von Gott reden. Predigt und Homiletik in Baden im 20. Jahrhundert, 

in: Ulrichs, Hans-Georg / Weinhart, Joachim (Hg.): „… ein wohl und innig geordnetes 

Ganzes“? 200 Jahre badischer Protestantismus 1821–2021, Ubstadt-Weiher u. a.: Verlag 

Regionalkultur 2021, 107–115. 

Seehase, Hans: Die Kirchenprovinz Sachsen – eine östliche Gliedkirche der Evangelischen Kirche 

der altpreußischen Union zwischen 1918 und 1933, in: Spehr, Christopher (Hg.): Landeskirche 

ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen Kirchen in der Zeit der 

Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 129–

149. 

Seidel, Thomas A.: Im Übergang der Diktaturen. Kirchliche Neuordnung in Thüringen nach 1945, 

in: Noack, Axel / Seidel, Thomas A. (Hg.): Die Evangelische Kirche in Mitteldeutschland. 

Schlaglichter der Kirchengeschichte vom frühen Mittelalter bis heute, Leipzig: EVA 2021, 195–

201. 

Seng, Eva: Otto Bartning. Spektakuläre Kirchenbaulösungen versus Einfachbauten, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 13–20. 

Sens, Matthias: „Wir geh’n zusammen“ – die Bildung der EKM, in: Noack, Axel / Seidel, Thomas 

A. (Hg.): Die Evangelische Kirche in Mitteldeutschland. Schlaglichter der Kirchengeschichte 

vom frühen Mittelalter bis heute, Leipzig: EVA 2021, 209–216. 

Siedek-Strunk, Stefanie: Evangelische Seelsorgerinnen und Fürsorgerinnen im Strafvollzug der 

SBZ und der frühen DDR (1945–1955), in: Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 15 

(2021), 97–121. 

Skribeleit, Jörg: „Bonhoeffer-Momente“ – eine Flossenbürger Rezeptionsgeschichte, in: Religiöse 

Praxis in Konzentrationslagern und andern NS-Haftstätten (Beiträge zur Geschichte der 

nationalsozialistischen Verfolgung, 2), Göttingen: Wallstein 2021, 171–187. 

Sommer, Wolfgang: Die bayerische Landeskirche nach dem Ende des landesherrlichen 

Kirchenregiments und in den ersten Jahren der Weimarer Republik, in: Spehr, Christopher 

(Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen 

Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), 

Leipzig: EVA 2021, 293–311. 

Sommer, Wolfgang: „Zeitwende“. Eine Kulturzeitschrift des deutschen Protestantismus in der Zeit 

der Weimarer Republik und des Nationalsozialismus, in: Zeitschrift für bayerische 

Landesgeschichte 84 (2021), 187–238. 



152 

Spehr, Christopher: Landeskirche ohne Landesherrn – ein einleitender Prospekt, in: Spehr, 

Christopher (Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der 

evangelischen Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, 

Sonderband 27), Leipzig: EVA 2021, 11–21. 

Spehr, Christopher: Wer regiert die Kirche? Der „Kirchenkampf“ in Thüringen und in der 

Kirchenprovinz Sachsen, in: Noack, Axel / Seidel, Thomas A. (Hg.): Die Evangelische Kirche 

in Mitteldeutschland. Schlaglichter der Kirchengeschichte vom frühen Mittelalter bis heute, 

Leipzig: EVA 2021, 181–187. 

Staemmler, Johannes: Salz der Erde – Licht der Welt. Gerhard Gloege (1901–1970), in: Fincke, 

Andreas / Rein, Matthias (Hg.): Gottes Wort in Erfurt: Protestantische Lebensbilder aus fünf 

Jahrhunderten, Leipzig 2021, 181–188. 

Stegmann, Andreas: Die Kirchen in der DDR. Von der sowjetischen Besatzung bis zur Friedlichen 

Revolution, München: C. H. Beck 2021. 

Stephan, Norbert: Der rheinische Gustav-Adolf-Verein im Nationalsozialismus, in: Zwischen 

Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= 

Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 118–130. 

Strasburg, James D.: God’s Marshall plan: American Protestants and the struggle for the soul of 

Europe, Oxford University Press [2021]. 

Strübing, Andrea: Pentekostale Migrationsgemeinden in Deutschland und ihre Beziehungen zur 

EKD, in: Kirchliche Zeitgeschichte 34 (2021), 52–70. 

Subklew, Maria Anne: Regine Hildebrandt. Am Ende wurde gesungen, in: Hermle, Siegfried / 

Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 

(Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 68–75. 

Theißen, Henning: Theologische Verantwortungsethik im europäischen Umbruch. Der rheinische 

Präses Peter Beier und die Evangelische Kirche der Union, in: Jahrbuch für Evangelische 

Kirchengeschichte des Rheinlandes 70 (2021), 198–213. 

Thiessen, Bernhard: Religionsfreiheit-Religionskontrolle: Mennoniten in der DDR, in: Zeitschrift 

für Theologie und Gemeinde 26 (2021), 252–281. 

Tichy, Christiane: Die deutsche evangelische Auslandsgemeinde in Paris 1927–1957, in: Gestrich, 

Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? 

Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik 

und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 253–272. 

Tikhomirov, Anton: Jochen Klepper: Zeugnis durch Katastrophe, in: Lutherische Kirche in der 

Welt 68 (2021), 11–25. 

Troppenz, Katharina: Lothar Kreyssig. Gesinnung aber erweist sich durch die Tat, in: Hermle, 

Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 

1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 93–100. 

Tydor Baumel-Schwartz, Judith: Religious Practice in the Auschwitz and Buchenwald 

Concentration Camps, in: Religiöse Praxis in Konzentrationslagern und andern NS-Haftstätten 

(Beiträge zur Geschichte der nationalsozialistischen Verfolgung, 2), Göttingen: Wallstein 2021, 

22–33. 



153 

Ueberschär, Ellen: Reinhard Höppner. Christliche Gewissheit und politische Urteilskraft, in: 

Hermle, Siegfried / Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende 

Gestalten nach 1945 (Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 76–83. 

Ulrichs, Hans-Georg: Vom Schülerbibelkreis in die Widerständigkeit. Ernst Münz (1915–1969) 

und seine Freunde in Durlach, in: Badische Heimat 101 (2021), H. 1, 63–82. 

Wachholz, Wilhelm: Der Gustav-Adolf-Verein (GAV) Brasiliens in der Zeit des sogenannten 

Dritten Reichs, in: Zwischen Anpassung und Kampf um die eigene Identität. Der Gustav-

Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 [2020/21]), Leipzig: Gustav-

Adolf-Werk e. V. 2021, 179–194. 

Weger, Tobias: Zwischen Fortbestand, Verfall und Umwidmung, in: Kirchliche Zeitgeschichte 34 

(2021), 35–51. 

Weise, Michael: „Entjudung“ zur Rettung von Christentum und Kirche. Stellungnahmen und 

Rechtfertigungsversuche ehemaliger Mitarbeiter des „Entjudungsinstituts“ in der SBZ, in: 

Spehr, Christopher / Oelke, Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und 

Antisemitismus in der NS-Zeit (AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 269–

286. 

Weitenhagen, Holger: Seelscheid – eine evangelische Landgemeinde in den Zerreißproben des 

Kirchenkampfes, in: Jahrbuch für Evangelische Kirchengeschichte des Rheinlandes 70 (2021), 

164–180. 

Wellnitz: Britta: Die Rechtsbeziehungen der deutschen evangelischen Auslandsgemeinden zur 

organisierten Kirche in Deutschland Von den Anfängen der Auslandsdiasporafürsorge bis zur 

Auslandsarbeit der EKD, in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): 

Evangelisch und deutsch? Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen 

Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 63–89. 

Wennemuth, Udo: Kreuz in Bedrängnis – Die Evangelische Landeskirche in Baden im 

Nationalsozialismus, in: Jahrbuch für badische Religions- und Kirchengeschichte 15 (2021), 

129–150. 

Westfeld, Bettina: Der Landesverein für Innere Mission in Sachsen im „Dritten Reich“, in: 

Markwardt, Hagen / Müller, Fruszina / Westfeld, Bettina (Hg.): Konfession und Wohlfahrt im 

Nationalsozialismus. Beispiele aus Mittel- und Ostdeutschland (Zeitgeschichtliche 

Forschungen, 57), Berlin: Duncker & Humblot 2021, 73–114. 

Widera, Jürgen: KDA im Rheinland. Höhepunkte und der Niedergang eines Arbeitsfeldes, in: 

Jähnichen, Traugott u. a. (Hg.): Priorität für die Arbeit. Profile kirchlicher Präsenz in der 

Arbeitswelt gestern und heute. Festschrift für Günter Brakelmann zum 90. Geburtstag 

(Schriften des Netzwerks zur Erforschung des Sozialen Protestantismus, 1), Berlin: Lit 2021, 

115–126. 

Wien, Ulrich A.: „Man wechselt sein Vaterland doch nicht wie sein Hemd“. Die Evangelische 

Landeskirche A. B. in Rumänien nach dem Ende des Ersten Weltkriegs, in: Spehr, Christopher 

(Hg.): Landeskirche ohne Landesherrn. Neuanfänge und Kontinuitäten der evangelischen 

Kirchen in der Zeit der Weimarer Republik (Herbergen der Christenheit, Sonderband 27), 

Leipzig: EVA 2021, 345–366. 



154 

Wien, Ulrich A.: Schleuderkurs. Das „Lieblingskind“ zwischen drohendem Bankrott und 

Selbstnazifizierung. Der Gustav-Adolf-Verein in der Evangelischen Landeskirche A. B. in 

Siebenbürgen und Rumänien in der NS-Zeit, in: Zwischen Anpassung und Kampf um die 

eigene Identität. Der Gustav-Adolf-Verein im Dritten Reich (= Die evangelische Diaspora 88 

[2020/21]), Leipzig: Gustav-Adolf-Werk e. V. 2021, 229–251. 

Wiese, Christian: Das Evangelium als „Urkunde der jüdischen Glaubensgeschichte“. Spuren des 

zeitgenössischen jüdischen geistigen Widerstands gegen die theologisch-völkische 

Religionswissenschaft des Eisenacher „Entjudungsinstitut“, in: Spehr, Christopher / Oelke, 

Harry (Hg.): Das Eisenacher „Entjudungsinstitut“. Kirche und Antisemitismus in der NS-Zeit 

(AKiZ, B 82), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 119–154. 

Wind, Renate: Hannelis Schulte: Ein Rückblick, in: Jahrbuch für badische Religions- und 

Kirchengeschichte 15 (2021), 465–474. 

Ziemann, Benjamin: Martin Niemöller als Leiter des Kirchlichen Außenamtes 1945–1956, in: 

Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? 

Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik 

und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 325–343. 

Ziemann, Benjamin: Martin Niemöller. Protestantismus als Protest, in: Hermle, Siegfried / 

Schneider, Thomas Martin (Hg.): Protestantische Impulse. Prägende Gestalten nach 1945 

(Christentum und Zeitgeschichte, 8), Leipzig: EVA 2021, 117–124. 

Zorzin, Alejandro: Kirchenkonflikt in der Deutschen Evangelischen La-Plata-Synode 1934–1939, 

in: Gestrich, Andreas / Hemle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Evangelisch und deutsch? 

Auslandsgemeinden im 20. Jahrhundert zwischen Nationalprotestantismus, Volkstumspolitik 

und Ökumene (AKiZ, B 79), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2021, 111–127. 

Zwick, Reinhold: Hundert Jahre deutsche Jesusfilme: Unter besonderer Berücksichtigung der 

Darstellung der jüdischen Gegner Jesu, in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 40 

(2021), 133–158. 

  



155 

VI. Im Jahr 2021 verstorbene Personen aus Kirche und Theologie 

 

Zusammengestellt von Karl-Heinz Fix 

 

Axmacher, Elke (* 11. Dezember 1942 Königstein, Sachsen, 1942, † 23. August 2021 Berlin) 

Studium der Evangelischen Theologie und Germanistik in Berlin und Göttingen, Schuldienst, 1977 

KiHo Berlin, 1981 Promotion, 1986 Habilitation, 1994 Prof.in für Evangelische Theologie und 

ihre Didaktik Bielefeld, 2006 Ruhestand. 

 

Christoph, Joachim E. (* 6. Oktober 1942 Hannover, † 15. Februar 2021) 

Studium der Evangelischen Theologie in Tübingen und Marburg, nach dem I. Theologischen 

Examen Jurastudium in Marburg und München, 1980 wissenschaftlicher Angestellter am 

Kirchenrechtlichen Institut der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), 1989 

Oberkirchenrat, 1996 OKR, dann Vizepräsident im Lutherischen Kirchenamt der Vereinigten 

Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD), 2007 Ruhestand. 

1997 Mitglied des Kontaktausschusses von Evangelischer Kirche in Deutschland (EKD) und 

Evangelisch-Theologischem Fakultätentag 

2008 Promotion zum Dr. iur. Göttingen und Dr. theol. h. c. Evangelisch-Theologische Fakultät 

Münster. 

 

Dannenmann, Matthias (* 9. Januar 1943 Berlin, † 2. November 2021 Leonberg) 

Seit Studium der evangelischen Theologie und Soziologie in Göttingen, Erlangen und Heidelberg, 

1966/1967 wissenschaftlicher Hilfsassistent Heidelberg, 1967 Vikar Leimen und 

Bezirksjugendpfarrer Heidelberg-Land, danach Vikar Berlin bzw. Gefängnispfarrer Moabit, 1989 

Ordination Berlin, 1975 bis 1984 Generalsekretär des CVJM-Gesamtverbandes, dann in der 

Geschäftsführung verantwortlich war für die Jugenddorf-Christophorusschulen u. a., 1995 

geschäftsführender Pfarrer Bad Waldsee. 

1973 bis 1985 stellvertretender Vorsitzender der Arbeitsgemeinschaft der Evangelischen Jugend 

(AEJ) und berufenes Mitglied der 6. Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), 

2008 Promotion Greifswald. 

 

Demke, Christoph (* 3. Mai 1935 Bunzlau, † 20. Juli 2021 Kloster Lehnin) 

1953 bis 1958 Studium der Evangelischen Theologie in Berlin, 1962 Promotion an der Kirchlichen 

Hochschule Berlin, 1964 Dozent am Sprachenkonvikt für Neues Testament, 1975 nebenamtlicher, 

1977 hauptamtlicher Sekretär der Theologischen Kommission im Sekretariat des Bundes der 

Evangelischen Kirchen in der DDR, 1981 Leiter des Sekretariats, 1983 bis 1997 Bischof der 

Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen. 

1990/91 Vorsitzender der Konferenz der Kirchenleitungen des BEKDDR. 

 



156 

Gienke, Horst (* 18. April 1930 Schwerin, † 26. Februar 2021 Demmin) 

Seit 1948 Studium der evangelischen Theologie in Rostock, 1953 Pfarrer in Blankenhagen bzw. 

Rostock, 1964 bis 1972 Leiter des Predigerseminars der mecklenburgischen Landeskirche, 1970 

Kandidat für das Amt des Landesbischofs, 1972 Landessuperintendent von Schwerin, 1972 

Bischof der „Evangelischen Landeskirche Greifswald“ (bis 1968 und ab 1990: Pommersche 

Evangelische Kirche), November 1989 von der Landessynode mit knapper Mehrheit zum Rücktritt 

aufgefordert und nach seiner Zustimmung in den vorläufigen Ruhestand versetzt. 

1973 bis 1976 und 1987 bis 1989 Vorsitzender des Rates der Evangelischen Kirche der Union 

(EKU) in der DDR.  

Seit 1972 Inoffizieller Mitarbeiter des Ministeriums für Staatssicherheit, 1980 Dr. theol. h. c. 

Greifswald. 

 

Herrenbrück, Walter (* 18. April 1939 Leer, † 19. November 2021 Nordhorn) 

Studium der Evangelischen Theologie in Heidelberg, Bonn und Göttingen, 1965 Pastor in Uelsen, 

1978 Leiter des Predigerseminars in Wuppertal-Elberfeld, November 1987 Landessuperintendent 

der Evangelisch-reformierten Kirche, Mai 2004 Ruhestand.  

1994 bis 2003 Mitglied des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und 

Beauftragter für Kriegsdienstverweigerung und Zivildienst. 

2006 bis 2012 Vorsitzender der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienstverweigerung 

und Frieden (EAK). 

 

Honecker, Martin (* 2. Mai 1934 Ulm, † 2. Juni 2021 Bonn) 

Seit 1953 Studium der evangelischen Theologie in Tübingen und Basel, 1957 Erstes, 1961 Zweites 

Kirchliches Examen, Vikar, 1958 bis Assistent und Stiftsrepetent Tübingen, 1960 Promotion, 1965 

Habilitation, 1969 o. Prof. (Syst) Bonn, 1999 emeritiert. 

1970 bis 1991 Mitglied der Kammer für Öffentliche Verantwortung der EKD, 1986 bis 1998 der 

Kammer für kirchlichen Entwicklungsdienst, 1986 bis 2006 Mitglied im Wissenschaftlichen Beirat 

des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim, 1988 bis 1991 Präsident der Societas Ethica, 1998 

bis 2004 Mitglied der Zentralen Ethikkommission der Bundesärztekammer. 

1999 Bundesverdienstkreuz 1. Klasse. 

 

Jüngel, Eberhard (* 5. Dezember 1934 Magdeburg, † 28. September 2021 Tübingen) 

Seit 1953 Theologiestudium am Katechetischen Oberseminar Naumburg, am Sprachenkonvikt 

Ost-Berlin, Zürich und Basel, 1960 Erstes Theologisches Examen und Vikar Berlin sowie Assistent 

KiHo Berlin, 1961 Promotion und Dozent am Sprachenkonvikt in Berlin (Ost), 1962 Ordination, 

1962 Habilitation, 1966 bis 1969 o. Prof. Zürich (Syst), 1969 o. Prof. und Direktor des Instituts für 

Hermeneutik Tübingen, 2003 emeritiert. 

Seit 1989 Mitglied der Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), seit 1981 

Vorsitzenden der Kammer für Theologie, 1985 bis 1991 Mitglied der Kammer für Öffentliche 



157 

Verantwortung, seit 1981 Vorsitzender des Theologischen Ausschusses der Evangelischen Kirche 

in der Union (EKU). 

Seit 1985 Mitglied des Staatsgerichtshofes des Landes Baden-Württemberg, 1987 bis 2005 Ephorus 

des Evangelischen Stifts, 2003 bis 2006 Leiter der Forschungsstätte der Evangelischen 

Studiengemeinschaft (FEST) Heidelberg, 2009 bis 2013 Kanzler des Ordens Pour le Mérite für 

Wissenschaften und Künste. 

Dr. h. c. Aberdeen, Greifswald und Basel. 

 

Lehming, Sigo (* 6. November 1927 Berlin, † 12. Mai 2021 Pinneberg) 

Luftwaffenhelfer, Kriegsdienst und -gefangenschaft, seit 1946 Studium der evangelischen 

Theologie und Philosophie in Kiel, dort 1954 Promotion, 1956 Ordination Rendsburg, 1956 

Studieninspektor am Predigerseminar Preetz, 1958 bis 1966 Pfarrer Quickborn, 1967 bis zu seiner 

Pensionierung 1993 Propst des Kirchenkreises Pinneberg.  

Mitglied der Synode der Landeskirche Schleswig-Holstein, 1967 bis 1975 der Generalsynode der 

Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD). 

1972 bis 1985 evangelischer Militärbischof im Nebenamt. 

1983 Großes Verdienstkreuz der Bundesrepublik Deutschland 

 

Lüdemann, Gerd (* 5. Juli 1946 Visselhövede, † 23. Mai 2021 Göttingen) 

Seit 1966 Studium der evangelischen Theologie Göttingen, 1971 Erstes Theologisches Examen, 

1974 Promotion, nach Aufenthalt an der Duke University seit 1975 Wissenschaftlicher Assistent 

Göttingen, 1977 Habilitation (NT), 1977 Visiting Assistant Professor für Judenchristentum und 

Gnostizismus an der McMaster University, 1979 Assistant Professor für Neues Testament an der 

Vanderbilt Divinity School, 1980 dort Associate Professor, 1980 bis 1983 Heisenberg-Stipendiat 

der Deutschen Forschungsgemeinschaft, 1983 o. Prof. (NT) Göttingen, 2011 emeritiert. 

Nach der öffentlichen Abkehr vom christlichen Glauben von 1999 bis 2011 Prof. (mit 

Sonderstatus) für „Geschichte und Literatur des frühen Christentums“ und Leiter der Abteilung 

„Frühchristliche Studien“ des „Instituts für Spezialforschungen“. 

 

Mau, Rudolf (* 13. März 1927 Güstrow, † 16. Juli 2021 Schwerin) 

Seit 1948 Studium der Evangelischen Theologie in Halle, Greifswald und Basel, 1954 Assistent an 

der Humboldt-Universität Berlin, 1959 dort Promotion und 1964 Habilitation, 1965 Dozent am 

Sprachenkonvikt Ost-Berlin (KG), 1991 Prof. Humboldt-Universität Berlin, 1992 emeritiert. 

2014 Horst-Dähn-Preis. 

 

Merk, Otto (* 10. Oktober 1933 Marburg/Lahn, † 7. Januar 2021 Erlangen). 

1966 Promotion Marburg, 1970 Habilitation, 1972 Prof. Marburg (NT), 1974 o. Prof. (NT) 

Erlangen, 2002 emeritiert. 

2006 korrespondierendes Mitglied der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. 



158 

 

Metzger, Günther (* 26. März 1928 Bad Urach, † 20. März 2021 Bad Urach). 

1959 Pfarrer Bad Urach, 1968 Pfarrer für Weltmission in der Prälatur Ulm, 1973 persönlicher 

Referent des Ratsvorsitzenden der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), 1979 Pfarrer 

beim Generalsekretariat des Weltbundes der Bibelgesellschaften in Stuttgart, 1982 Berufung in die 

Leitung der Evangelischen Akademie Bad Boll, 1993 Ruhestand. 

 

Rössler, Dietrich (* 20. Januar 1927 Kiel, † 16. Dezember 2021 Tübingen) 

Seit 1947 Studium der evangelische Theologie und Medizin in Heidelberg und Berlin, 1951 

Promotion zum Dr. med., 1953 Arzt an der Universitätsnervenklinik Münster, 1957 Promotion 

zum Dr. theol., 1960 Habilitation Göttingen, Pfarrer Reiffenhausen, 1965 o. Prof. Tübingen (PT), 

1995 emeritiert. 

Vorsitzender der Kammer für Theologie der EKD, 1991 Mitbegründer der International Academy 

for Practical Theology 1991. 

2000 Paracelsus-Medaille der deutschen Ärzteschaft. 

 

Schwöbel, Christoph (* 19. Februar 1955 Frankfurt/M., † 18. September 2021 St Andrews 

[Schottland]) 

Studium der evangelischen Theologie und Philosophie in Bethel und Marburg, 1978 Promotion 

Marburg, 1981 Assistent Marburg, 1986 Dozent für Systematische Theologie am King’s College 

(London) und Gründungsdirektor des Research Institute in Systematic Theology, 1990 Habilitation 

Marburg, 1993 o. Prof. Kiel (Syst), 1999 Heidelberg, 2004 Tübingen (Fundamentaltheologie und 

Religionsphilosophie), 2018 St. Andrews (Syst). 

2004 bis 2009 Mitglied der Kammer für Theologie der EKD, 2004 bis 2010 Co-Vorsitzender der 

Theologischen Konferenz der Meissen Kommission, 2005 bis 2015 Mitglied im Fachkollegium 

„Theologien“ (107) der Deutschen Forschungsgemeinschaft, 2008 bis 2011 Vorsitzender der 

Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie. 

 

Seidel, Hans (* 22. November 1929 Breslau, † 22. Juni 2021 Leipzig) 

Studium der evangelischen Theologie 1951 bis 1956 in Leipzig , 1956 Lehrvikar Leipzig, 1958 

Ordination, 1963 Promotion, 1970 Habilitation Leipzig (AT), 1971 Dozent am Theologischen 

Seminar Leipzig, 1974 bis 1976 dort Rektor, 1990 Prof. (AT) Kirchliche Hochschule Leipzig, 1992 

o. Prof. Leipzig, 1994 emeritiert. 

1988 Mitglied der Synode des BEKDDR. 

 

Stegemann, Ekkehard W. (* 8. November 1945 Barkhausen, † 30. November 2021 Basel) 

Seit 1965 Studium der evangelischen Theologie in Bethel und Heidelberg, 1970 Religionslehrer 

Mannheim, 1971 Assistent Heidelberg, 1974 Promotion, 1982 Habilitation (NT), 1982 Professor 

Bayreuth (Biblische Theologie), 1985 Basel, 2013 Emeritierung. 

 



159 

Stier, Christoph (* 7. Januar 1941 Magdeburg, † 14. Februar 2021 Rostock). 

Seit 1959 Studium der Evangelische Theologie in Rostock, nach dem I. Examen dort 

wissenschaftlicher Assistent, 1970 Pfarrer Rostock, 1976 Landespastor für Weiterbildung und 

Akademiearbeit, 1984 Landesbischof Mecklenburg, 1997 Landessuperintendent des 

Kirchenkreises Stargard, 2004 Ruhestand. 

1986 bis 1988 Leitender Bischof der VELK DDR, 1991 bis 1997 Mitglied im Rat der EKD. 

1998 bis 2008 als Vertreter des Landes Mecklenburg-Vorpommern im Beirat der 

Bundesbeauftragten für die Stasi-Unterlagen. 

1999 Dr. theol. h. c. des Protestantisch-Theologischen Institut Cluj. 

 

Wallmann, Johannes (* 21. Mai 1930 Erfurt, † 2. Januar 2021 Berlin) 

Studium der Philosophie und evangelischen Theologie in Berlin und Tübingen, 1961 Promotion, 

Habilitation Bochum (KG), dort 1971 o. Prof., 1995 emeritiert. 

2002 Honorarprofessor Humboldt-Universität Berlin. 

Dr. theol h. c. Helsinki. 

 

Wilckens, Ulrich (* 5. August 1928 Hamburg, † 25. Oktober 2021 Bad Oldesloe) 

1945 Kriegsdienst in der Waffen-SS, Studium der evangelischen Theologie in Tübingen, Heidelberg 

und Marburg, 1953 Vikar Hinterzarten, 1953 Assistent Heidelberg (NT), 1958 PD Heidelberg, 

1959 Marburg, 1960 Prof. Kirchliche Hochschule Berlin, 1968 Hamburg, 1981 bis 1991 

Landesbischof der Nordelbischen Evangelisch-Lutherischen Kirche, 1991 Ruhestand. 

 

Zumach, Hildegard (* 12. September 1926 Dörscheid, † 15. Dezember 2021 Bergisch Gladbach) 

Lehrerin, 1977 bis 1992 hauptamtliche Generalsekretärin der Evangelischen Frauenarbeit in 

Deutschland, 1992 bis 1996 Vorstandsvorsitzende der Aktionsgemeinschaft Dienst für den 

Frieden. 

Teilnehmerin an den ÖRK-Vollversammlungen in Nairobi (1975), Vancouver (1983) und Canberra 

(1991). 

  



160 

VII. Wichtige Kirchliche Ereignisse des Jahrs 2021 

 

Zusammengestellt von Karl-Heinz Fix 

 

 Januar 

8.  Der Präses der Evangelischen Kirche im Rheinland und Vorsitzende der Kammer für 

Migration und Integration der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Manfred 

Rekowski, stellt in einem epd-Gespräch ein gemeinsames ökumenisches Wort der 

Kirchen zum Thema Flucht und Migration in Aussicht. 

10. In einem Gastbeitrag in der „Frankfurter Allgemeinen Zeitung“ fordern Diakonie-

Präsident Ulrich Lilie und die Theologieprofessoren Isolde Karle und Reiner Anselm, 

dass kirchliche Einrichtungen eine bestmögliche medizinische und pflegerische 

Palliativversorgung sicherstellen sollen, dass sie sich aber dem freiverantwortlichen 

Wunsch einer Person nicht verweigern dürften, ihrem Leben mit ärztlicher Hilfe ein 

Ende zu setzen. 

11.–15. Synode der rheinischen Landeskirche in digitaler Form 

 – Beratung eines Impulspapiers des Ständigen Theologischen Ausschusses zur 

Zukunft der Kirche; 

 –  Wahl von Thorsten Latzel zum neuen Präses im ersten Wahlgang mit 113 von 190 

Stimmen. 

12. Der CDU-Bundestagsabgeordnete fordert als Reaktion auf den FAZ-Artikel den 

Rücktritt von Diakonie-Präsident Lilie. 

22./23. Synode der lippischen Landeskirche in digitaler Form. 

 

 Februar 

10. Der Vizepräsident des Kirchenamtes der Evangelischen Kirche in Deutschland 

(EKD) und Leiter des Amtes der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche 

Deutschlands (VELKD), Horst Gorski, wird neuer Vorstandsvorsitzender des 

Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD (SI). Er folgt auf Arend de Vries, der in 

den Ruhestand gegangen ist. Stellvertretender Vorsitzender wird Ralph Charbonnier, 

Theologischer Vizepräsident des Landeskirchenamtes der Evangelisch-lutherischen 

Landeskirche Hannovers. 

18.–20. Die geplante Synode der Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland wird wegen der 

Corona-Pandemie abgesagt und auf den 14. bis 17. April in Naumburg verschoben. 

Vor dem Hintergrund ihrer Konstituierung, dem Kennenlernen der neuen Mitglieder 

sowie mit Blick auf die zahlreichen anstehenden Wahlen – etwa für das Präsidium der 

Synode – habe der Landeskirchenrat keine Alternative zu einer Präsenztagung gesehen, 

erklärte der Kirchensprecher. Durch die Zusammenlegung mit der Naumburger 

Frühjahrstagung werde das Treffen auf vier Tage ausgedehnt. Die zeitgleiche 

Jugendsynode müsse aber wegen der Fülle der Tagesordnungspunkte in den Herbst 

verschoben werden. 



161 

14. Festgottesdienst zur Einführung der neuen pfälzischen Kirchenpräsidentin Dorothee 

Wüst in Speyer. 

15.  In einem Interview mit dem epd bedauert der Präses der Evangelischen Kirche im 

Rheinland, Manfred Rekowski, dass die „ökumenische Großwetterlage […] derzeit 

nicht frei von Enttäuschungen“ sei. 

17.–19. Synode der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz als 

Videokonferenz 

 – Wahl von Harald Geywitz zum neuen Präses; 

 –  Neuwahl der Kirchenleitung. 

18. In einem Doppelinterview mit dem epd werfen die Theologieprofessoren Reiner 

Anselm, München, und Peter Dabrock, Erlangen, der Politik in der Debatte um 

Sterbehilfe Einfallslosigkeit vor, da die vom Bundesverfassungsgericht geforderten 

Schutzkonzepte in den vorliegenden Gesetzentwürfen nicht zu finden seien. 

20. Die Mitgliederversammlung des Evangelischen Gnadauer Gemeinschaftsverbandes 

(Vereinigung Landeskirchlicher Gemeinschaften) wählt Pfarrer Steffen Kern mit 79 

von 80 Stimmen zum neuen Präses 

25./26. Digitale Synode der Nordkirche 

 – Beschluss zur Gründung eines Kommunikationswerks, in dem das bisherige Amt 

für Öffentlichkeitsdienst und die Stabsstelle Presse und Kommunikation 

zusammengeführt. werden. 

 

 März 

1.  Der pfälzische Kirchenpräsident Christian Schad wird neuer Präsident des 

Evangelischen Bundes.  

3. Digitaler Kirchentag (Synode) der bremischen Kirche. 

4.  Digitale Synode der Evangelisch-reformierten Kirche 

 – Wahl von Susanne Bei der Wieden zur Kirchenpräsidentin im ersten Wahlgang mit 

46:14 Stimmen; 

 – Die auf zwei Tage angesetzte Synode wurde wegen eines Todesfalls verkürzt. 

20. Einführung von Thorsten Latzel als Präses der rheinischen Landeskirche in 

Düsseldorf. 

21.–25. Synode der bayerischen Landeskirche in digitaler Form 

 –  Beschluss, zehn Prozent der von der Landeskirche finanzierten Stellen abzubauen. 

27./28. Synode der sächsischen Landeskirche in digitaler Form. 

 

 April 



162 

12. Expertenanhörung im Innenausschuss des Deutschen Bundestages zu einer 

Gesetzesinitiative von drei Oppositionsfraktionen zur Ablösung der Staatsleistungen 

an die Kirchen. 

14.–18.  Synode der Evangelische Kirche in Mitteldeutschland in digitaler Form 

 –  Beschluss, die Zahl der Sprengel von fünf auf zwei zu reduzieren. An deren Spitze 

sollen künftig zwei Regionalbischöfe oder Regionalbischöfinnen stehen. 

16./17. Synode der pfälzischen Landeskirche in digitaler Form 

 –  Beschluss eines Kirchengesetzes, das den liturgischen Gebrauch von Darstellungen 

judenfeindlichen, rassistischen und nationalsozialistischen Gedankenguts 

ausschließt. 

20.–22. Synode der badischen Landeskirche in digitaler Form. 

21. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) veröffentlicht als EKD-Text 136 die 

Studie der Kammer für Soziale Ordnung „Bezahlbar wohnen. Anstöße der 

Evangelischen Kirche in Deutschland zur gerechten Gestaltung des 

Wohnungsmarktes im Spannungsfeld sozialer, ökologischer und ökonomischer 

Verantwortung“. 

22. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) veröffentlicht die Denkschrift 

„Freiheit digital. Die Zehn Gebote in Zeiten des digitalen Wandels“. 

 

 Mai 

6. Der Bundestag lehnt zwei Gesetzentwürfe für die Ablösung der Staatsleistungen an 

die beiden großen Kirchen in Deutschland ab. In einem gemeinsamen Gesetzentwurf 

von FDP, Grünen und Linkspartei war vorgesehen, dass die Kirchen eine 

Ablösezahlung in Höhe des 18,6-fachen Wertes der im Jahr 2020 gezahlten 

Staatsleistungen erhalten sollten. Die AfD hatte einen Gesetzentwurf vorgelegt, nach 

dem die Zahlungen der Bundesländer noch bis 2026 geleistet und dann eingestellt 

werden sollen. 

6.–8. Konstituierende Sitzung der 13. Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland 

(EKD in digitaler Form) 

 – Wahl der Studentin Anna-Nicole Heinrich zur neuen Präses mit 75 von 126 

Stimmen.  

7. Vollkonferenz der Union Evangelischer Kirchen in der Evangelischen Kirche in 

Deutschland (UEK) 

 – Wahl von Kirchenpräsident Volker Jung zum neuen Vorsitzenden. Zu 

stellvertretenden Vorsitzenden wurden Kirchenpräsidentin Dorothee Wüst und 

Oberlandeskirchenrat Dr. Jan Lemke gewählt. Als Vorsitzende des Theologischen 

Ausschusses der UEK wurde Professorin Dr. Christiane Tietz (Zürich) gewählt, im 

Vorsitz des Liturgischen Ausschusses der UEK wurde Pfarrer Carsten Haeske 

(Villigst) bestätigt. Ebenso bestätigt wurde Professor Dr. Arno Schilberg im Vorsitz 

des Rechtsausschusses. 



163 

 –  Verleihung des Karl-Barth-Preises an Michael Beintker für sein theologisches 

Gesamtwerk. 

10. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) beschließt nach den Rücktritten 

mehrerer Mitglieder aus dem Betroffenenbeirat und einem Antrag auf Auflösung aus 

dem Gremium eine Neuausrichtung der Betroffenenbeteiligung an der Aufarbeitung 

sexualisierter Gewalt. Die Arbeit des bisherigen Gremiums wird zunächst ausgesetzt 

und extern ausgewertet, um die Perspektive der Betroffenen künftig noch besser 

einzubeziehen. Auf der Grundlage der Evaluation sollen gemeinsam mit den 

ursprünglichen Mitgliedern des Betroffenenbeirats neue Formen der Beteiligung 

diskutiert werden. 

19./20. Kirchentag der Bremischen Evangelischen Kirche in digitaler Form  

 –  Beratung des Entwurfs einer neunen Kirchenverfassung. 

19.–21. Synode der badischen Landeskirche in digitaler Form. 

26. Der Landeskirchenrat und der Landessynodalausschuss der Evangelisch-Lutherischen 

Kirche in Bayern entschuldigen sich für ihren kritiklosen Umgang mit dem 

Sozialpädagogen Helmut Kentler, der auch noch nach Bekanntwerden seiner Haltung 

zur Pädophilie für die Landeskirche als Referent tätig war. 

28.  Synode der braunschweigischen Landeskirche in Wolfenbüttel 

 –  Beschluss, die kirchliche Trauung für zwei Partner unabhängig von ihrer 

geschlechtlichen Zuordnung zu ermöglichen.  

30.–2. Juni Synode der westfälischen Landeskirche in digitaler Form 

 –  Verabschiedung eines Papiers zum Missionsverständnis („Einladend – inspirierend 

– evangelisch“). 

 

 Juni 

1./2. Delegiertenversammlung der Arbeitsgemeinschaft Missionarische Dienste (AMD) in 

digitaler Form 

 –  Wahl von Dieter Kaufmann zum neuen Vorsitzenden 

2.–4. Synode der hannoverschen Landeskirche in digitaler Form 

 – Beschluss, die Frage zu prüfen, ob und wie künftig die Gründung digitaler 

Netzgemeinden möglich ist. 

5.  Synode der Nordkirche in hybrider Form (in Hamburg und digital) 

 –  Wiederwahl von Kirsten Fehrs zur Hamburger und Lübecker Bischöfin mit 141 

von 145 Stimmen. 

14. Die Kammer der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) für Weltweite 

Ökumene veröffentlicht ein Impulspapier zum Thema „Ökumene in der evangelisch-

theologischen Aus- und Fortbildung“. 

23.–27. Rombesuch einer Delegation der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche 

Deutschlands (VELKD) und des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen 

Weltbundes. Der Delegation gehören Landesbischof Dr. h. c. Frank-Otfried July 



164 

(Vorsitzender des DNK/LWB, Stuttgart), Landesbischof Ralf Meister (Leitender 

Bischof der VELKD, Hannover) und Landesbischof Dr. Karl-Hinrich Manzke 

(Catholica-Beauftragter der VELKD, Bückeburg) an. Auf dem Programm stehen 

Treffen mit Kurt Kardinal Koch, dem Präsidenten des Päpstlichen Rates zur 

Förderung der Einheit der Christen, mit Vertreterinnen und Vertretern der 

Gemeinschaft Sant‘ Egidio, der Fokularbewegung, der Evangelisch-Lutherischen 

Kirche in Italien und mit dem Gesandten der Deutschen Botschaft beim Heiligen 

Stuhl. 

28.  Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) veröffentlicht ein Buch der Kammer 

für nachhaltige Entwicklung mit dem Titel „Auf dem Weg zu einem nachhaltigen und 

gerechten Finanzsystem“. Darin wird eine stärkere Regulierung und Besteuerung der 

Finanzwirtschaft, insbesondere des Investmentbankings und von Finanztransaktionen 

befürwortet. Dazu solle eine Finanztransaktionssteuer auf Bankgeschäfte dienen. 

 

 Juli 

2./3.  Synode der württembergischen Landeskirche in einem hybriden Format. 

6. Der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) veröffentlicht den von der 

Kammer für Theologie erarbeiteten Grundlagentext „Bedeutung der Bibel für 

kirchenleitende Entscheidungen“. 

8.–10. Synode der pfälzischen Landeskirche in digitaler Form. 

9.–11. Synode der sächsischen Landeskirche in Dresden 

 – Beschluss, auf digitale Abendmahlsfeiern zu verzichten.  

28.–1. 8. 125. Jahreskonferenz der Deutschen Evangelischen Allianz in Bad Blankenburg. 

 

 September 

9.–11. Hauptversammlung des Reformierten Bundes in digitaler Form. 

11. Synode der Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau in hybrider Form. 

16.–18.  Synode der Nordkirche in Lübeck-Travemünde 

 – Beschluss eines Kirchengesetzes über eine „eine obligatorische Mindestquote“ für 

junge Menschen zwischen 18 bis 27 Jahren in der Landessynode und den 

Kirchenkreissynoden. 

18. Digitales Spitzengespräch zwischen dem Koordinationsrat der Muslime und der 

Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). 

24. Teilnahme der Mitglieder des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) 

an der Klima-Kundgebung von „Fridays for Future“ in Hannover.  

26. Eröffnung der Interkulturellen Woche in Rostock mit einem ökumenischen 

Gottesdienst, der von Bischof Tilman Jeremias (Sprengel Mecklenburg und Pommern, 

Evangelisch-Lutherische Kirche in Norddeutschland), Weihbischof Horst Eberlein 

(katholische Kirche, Erzbistum Hamburg) und Erzpriester Radu Constantin Miron 

(Vorsitzender der ACK Deutschland) geleitet wurde. 



165 

28. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) veröffentlicht eine Musterordnung 

zu den Anerkennungsleistungen für Betroffene sexualisierter Gewalt.  

 

 Oktober 

4. Der Reformierte Bund teilt mit, dass Pastor Hannes Brüggemann-Hämmerling das 

Amt des Generalsekretärs im März 2022 für zunächst sechs Jahre übernehmen werde. 

10. Verleihung des 37. Robert Geisendörfer Preis für Hörfunk- und Fernsehproduktionen 

(pandemiebedingt als Fernsehdokumentation in 3sat). 

 Den Preis in der Kategorie Hörfunk erhält das Hörspiel „Ich werde nicht hassen“ 

(Izzeldin Abuelaish, Autor, Claudia Johanna Leist, Regie; WDR 2019) und an den 

Podcast „Sack Reis – was geht Dich die Welt an?“ (Steffi Fetz, Autorin/Redaktion, 

Merve Kayikci, Malcolm Ohanwe und Ramin Sina, jeweils Moderation; SWR 2020). 

 Den Preis in der Kategorie Fernsehen erhalten die Dokumentation „Colonia Dignidad 

– Aus dem Innern einer deutschen Sekte“ (Annette Baumeister, Autorin und Regie, 

Wilfried Huismann, Autor und Regie; ARTE in Coproduktion mit WDR und SWR, 

2020) und das Dokudrama „Die Ungewollten – Die Irrfahrt der St. Louis“ (Britta 

Hammelstein, Schauspielerin, Ulrich Noethen, Schauspieler, Susanne Beck, Autorin, 

Thomas Eifler, Autor, Ben von Grafenstein, Regie, NDR 2019). 

 Den Kindermedienpreis erhalten die Fernsehepisoden „Das Mädchen mit den langen 

Haaren – Schau in meine Welt“ (Agnes Lisa Wegner, Autorin und Regie; SWR 2020) 

und „Wir kriegen ein Baby – Die Sendung mit dem Elefanten“ (Renate Bleichenbach, 

Regie, Britta de Matteis, Autorin/Protagonistin, Markus Tomsche, Kamera; WDR 

2020). 

 Der Sonderpreis der Jury geht an die Moderatoren Joachim (Joko) Winterscheidt und 

Klaas Heufer-Umlauf, ProSieben. 

21.  Die Deutsche Bischofskonferenz (DBK) und die Evangelische Kirche in Deutschland 

(EKD) veröffentlichen ein ökumenisches Grundlagenwort zu Fragen von Migration 

und Flucht mit dem Titel „Migration menschenwürdig gestalten“. Es erscheint in der 

„Gemeinsame Texte“ als Nr. 27. 

27. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) stellt den von der Kammer für 

Öffentliche Verantwortung erarbeiteten Grundlagentext „Vielfalt und Gemeinsinn“ 

zur Bedeutung von Kirche und Evangelium für den Diskurs in einer pluralistischen 

Gesellschaft vor. 

25.–28. Synode der badischen Landeskirche in Bad Herrenalb. 

 

 November  

6.–8. 2. Tagung der 13. Generalsynode der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche 

Deutschlands (VELKD) in digitaler Form 

 – Bestätigung von Landesbischof Ralf Meister im Amt des Leitenden Bischofs und 

von Landesbischöfin Kristina Kühnbaum-Schmidt als stellvertretende Leitende 

Bischöfin. 



166 

7.–10. 2. Tagung der 13. Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). Die 

ursprünglich in Bremen geplante Synode muss wegen der sich verschlechternden 

Corona-Situation in digitaler Form stattfinden. 

 – Wahl eines neuen Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD); 

 – Wahl von Präses Annette Kurschus zur Ratsvorsitzenden und von Landesbischöfin 

Kerstin Fehrs zur stellvertretenden Ratsvorsitzenden. 

8. 2. Tagung der 4. Vollkonferenz der Union Evangelischer Kirchen in der Evangelischen 

Kirche in Deutschland (UEK) in digitaler Form.  

 –  Beschluss, dass in der laufenden Amtsperiode 2021–2027 die Integration der UEK 

in die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) vollzogen wird. 

12.–15.  Synode der sächsischen Landeskirche. 

17. Verleihung des Ökumenischen Predigtpreises an Annette Kurschus in der Kategorie 

„Lebenswerk“. Der Predigtpreis für die beste Einzelpredigt geht an Marco Voigt, 

Rundfunkpastor beim NDR. 

17.–19. Synode der Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland in Erfurt. 

18./19. Gesamtsynode der Evangelisch-reformierten Kirche in Emden. 

18.–20. Synode der oldenburgischen Landeskirche in digitaler Form. 

18.–20. Synode der pfälzischen Landeskirche in digitaler Form 

 –  Beschluss, die Emission von Treibhausgasen, die durch den Unterhalt von 

Gebäuden, Mobilität und Beschaffung entstehen, bis zum Jahr 2035 auf null zu 

reduzieren.  

19.  Synode der braunschweigischen Landeskirche in Braunschweig 

 –  Beschluss zur kirchlichen Trauung gleichgeschlechtlicher Paare mit 34:2:1 

Stimmen.  

19./20. Synode lippischen Landeskirche in Bückeburg. 

21. In einem Interview mit der „Frankfurter Allgemeinen Sonntagszeitung“ erklärt die 

Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Präses Annette 

Kurschus, dass ein assistierter Suizid in Ausnahmefällen auch in kirchlichen 

Einrichtungen möglich sein sollte. 

22.–25. Synode der Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck in digitaler Form 

 –  Appell an politisch Verantwortliche, eine Impfpflicht gegen das Corona-Virus 

„ernsthaft zu prüfen“; 

 –  Start des Reformprozesses „Kirche bewegt“.  

22.–25. Synode der bayerischen Landeskirche in hybrider Form. 

24. Kirchentag der bremischen Landeskirche 

 – Diskussion des Entwurfs der geplanten neuen Kirchenverfassung. 

25.–27. Synode der württembergischen Landeskirche in hybrider Form 

 – Verabschiedung eines Gesetzes zum „Schutz vor sexualisierter Gewalt“. 



167 

 

 Dezember 

13. Die Evangelische Landeskirche in Baden und die Evangelisch-Lutherische Kirche in 

Baden unterzeichnen eine Vereinbarung über gemeinsame Abendmahlsfeiern mit 

Verwendung der lutherischen Liturgie. 

16./17. Sondertagung der badischen Landessynode in digitaler Form 

 – Wahl von Heike Springhart im dritten Wahlgang zur Landesbischöfin. 

 

  



168 

Personenregister 

 

Abromeit, Hans-Jürgen 

Abuelaish, Izzeldin  

Albrecht, Christian 

Anselm, Reiner 

Arnold, Thomas 

Axmacher, Elke  

Bade, Klaus 

Bahr, Petra  

Baier, Tilman 

Bärfuss, Lukas 

Bätzing, Georg 

Baumeister, Annette  

Beck, Susanne  

Bedford-Strohm, Heinrich 

Bei der Wieden, Susanne 

Beintker, Michael 

Biermann, Wolf 

Binz, Katharina 

Bleichenbach, Renate 

Bode, Franz-Josef 

Bonhoeffer, Dietrich 

Borasio, Gian D. 

Brahms, Renke 

Brüggemann-Hämmerling, Hannes 

Calvin, Johannes 

Castellucci, Lars 

Charbonnier, Ralph 

Christoph, Joachim E. 

Cremer, Georg 

Dabrock, Peter 

Dannenmann, Matthias  

Delp, Fritz  

Demke, Christoph  

Dreßler, Sabine 

Dreyer, Malu 

Düpont, Lena 

Dworkin, Ronald 



169 

Eberlein, Horst 

Eifler, Thomas  

Faist, Thomas 

Fehrs, Kirsten 

Fetz, Steffi 

Flade Andreas 

Forck, Gottfried 

Frank, Rahel 

Friedrich, Hans-Peter 

Fuchs, Ernst 

Garbe, Irmfried 

Gärtner, Dirk 

Gáspár, Ildikó 

Gerster, Petra 

Geywitz, Harald 

Gienke, Bernd-Ulrich 

Gienke, Horst  

Gienke, Vera  

Gorski, Horst 

Grafenstein, Ben von  

Gröhe, Hermann 

Grotewohl, Otto 

Haas, Ernst G. 

Habermas, Jürgen 

Haerter, Andreas 

Haeske, Carsten 

Hammelstein, Britta  

Harder, Friedrich 

Hatzinger, Katrin 

Haufe, Günter 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 

Heimbach-Steins, Marianne 

Heinig, Michael 

Heinrich, Anna Nicole 

Heinrich, Anna-Nicole 

Helling-Plahr, Kathrin  

Hermisson, Hans-Jürgen 

Herrenbrück, Walter 

Heße, Stefan 



170 

Heufer-Umlauf, Klaas  

Hintze, Peter 

Hoffgaard, Anna-Dorle 

Hofmann, Nico 

Honecker, Erich 

Honecker, Martin  

Huber, Wolfgang 

Huismann, Wilfried  

Jeremias, Tilman 

July, Frank-Otfried 

Jung, Volker 

Jüngel, Eberhard 

Kaiser, Klaus-Dieter 

Kalbarczyk, Alexander 

Kalesnikawa, Maryja 

Kalimi, Isaac 

Karle, Isolde 

Käßmann, Margot 

Kattan, Assaad Elias 

Kaufmann, Dieter 

Kaufmann, Thomas 

Kayikci, Merve 

Kentler, Helmut 

Kern, Steffen 

Kissel, Michael 

Klinkhardt, Annette 

Knauer, Christoph 

Knebel, Günter 

Koch, Kurt 

Koch, Ulrich 

Kohlgraf, Peter 

Kramer, Friedrich 

Krötke, Wolf 

Krummacher, Friedrich 

Kühnbaum-Schmidt, Kristina 

Künast, Renate  

Kunter, Katharina 

Kurschus, Annette 

Lamplmaier, Franz 



171 

Latzel, Thorsten 

Laube, Martin 

Lehming, Sigo  

Leibniz, Gottfried Wilhelm 

Leich, Werner 

Leist, Claudia Johanna 

Lemke, Jan 

Lilie, Ulrich 

Lings, Svend 

Loiero, Salvatore 

Lüdemann, Gerd  

Luther, Martin 

Maier, David 

Mannheim, Karl 

Manzke, Karl-Hinrich 

Marx, Reinhard  

Matteis, Britta de  

Mau, Rudolf  

McDonald, Jack 

Meister, Ralf 

Merk, Otto  

Metzger, Günther  

Miron, Radu Constantin 

Mitzenheim, Moritz 

Moritz ,Torsten 

Müller, Ingo 

Müllner, Ilse 

Noack, Axel 

Noethen, Ulrich  

Oelschläger, Ulrich 

Ohanwe, Malcolm  

Panknin, Gerd 

Peschke, Doris 

Polak, Regina 

Polak, Wojciech 

Pöner, Ulrich 

Pretty, Diane 

Rathke, Heinrich 

Rekowski, Manfred 



172 

Rohden, Christine von 

Rosenau, Henning 

Rössler, Dietrich  

Ruch, Helga 

Rudolf, Beate 

Sagewasser  

Schad, Christian 

Schäfer, Tobias  

Schäfer, Ulrike 

Schammann, Hannes 

Schieffelers, Abriel 

Schilberg, Arno 

Schlag, Thomas 

Scholl, Reinhard 

Schönherr, Albrecht 

Schreiber, Lukas 

Schröder, Richard 

Schünemann, Wulf 

Schwöbel, Christoph  

Seidel, Hans  

Simon, Petra 

Sina, Ramin  

Sorovakos, Gregorios 

Spahn, Jens 

Springhart, Heike 

Stäblein, Christian 

Stalder Felix 

Stalin, Josef 

Standhartinger, Angela 

Stegemann, Ekkehard W.  

Steinmeier, Frank-Walter 

Stier, Johann Christoph 

Strik, Tineke 

Struck, Hans Peter 

Teuteberg, Linda 

Thierse, Wolfgang 

Tietz, Christiane 

Till, Eric 

Tomsche, Markus  



173 

Tugendhat, Ernst 

Twardowski, Stephan von 

Vog,t Fabian 

Vries, Arend de 

Wallmann, Johannes 

Weber, Max 

Wegner, Agnes Lisa  

Wilckens, Ulrich 

Winterscheidt, Joachim 

Wriedt, Markus 

Wurm, Peter 

Wüst ,Dorothee 

Zager, Werner 

Zepkala, Weranika 

Zichanouskaja, Swjatlana 

Zumach, Hildegard  

Zuse, Konrad 

 


	‎D:\Wissenschaft\KJ\KJ-2021\TEXT-2021\1-Titelei-2021.docx‎
	‎D:\Wissenschaft\KJ\KJ-2021\TEXT-2021\2-TEXT.docx‎

